
DIE 
GEREFORMEERDE 
DOOPSFORMULIER 

deur 
Prof. dr. V.E. d'Assonville 
(Teologiese Skool Potchefstroom en Ni vir CHO) 

11-1 
Uitgegee deur: 

MARNIX — Posbus 20252 
POTCHEFSTROOM 

1981 



WOORD VOORAF 

Hierdie geskrif het op 'n eienaardige manier ontstaan. Toe daar in 
1979 tydens die Nasionale Sinode van Die Gereformeerde Kerk in 
Suid-Afrika op Potchefstroom 'n konsep van 'n Verkorte Doops-
formulier behandel is, het ek redelik skerp daarteen gereageer. 
My kritiek het hoofsaaklik teen die verminking van die Verbonds-
gedagte en die verskraling van die Reformatoriese erfenis gegaan. 
Die "nuwe" Doopsformulier het myns insiens aan groot leemtes 
mank gegaan en ek het gepleit vir handhawing van die bestaande, 
oorspronklike formulier soos wat dit uit die kerke van die Reforma-
sie van die 16de eeu gegroei het — en ook omdat dit alreeds in 
1578 verkort is. Blote verkorting — om tyd te bespaar? — beroof 
die kerk van te veel van sy ou goud. 

Maar by die gedagte wat in die sinode uitgespreek is het dit nie 
gebly nie. Die belangstelling in die ontstaan van die Gerefor-
meerde Doopsformulier is opnuut geprikkel en daar het 'n nuwe 
ontdekkingsreis langs die kronkelpaaie van die formulier se eerste 
vorming posgevat — Straatsburg, Londen, Frankfurt, Heidelberg, 
Frankenthal . . . Ons het weer die puinhope van die verjaagde 
Vlugtelingkerke gesien, maar ook die pragtige erfenis wat vanuit 
hierdie reformatoriese stryd aan ons nagelaat is. Inderdaad, die 
Gereformeerde Doopsformulier is nie maar sommer net op 'n 
sekere dag by 'n studeertafel gemaak nie, dit is "gebore". Jy ruik 
nog die martelaarsrook daaraan. Deur hierdie formulier kom jy 
agter hoe 'n geweldige ernstige ding die doop van God se kind is. 

„Leer dan der natie haren doop verstaan en waardeeren, — en 
Kerk en Staat zijn gered!" 	 (J.A. Wormser in 1853). 

V.E. d'Assonville 
POTCHEFSTROOM 
Lente 1981 



INHOUD 

1 Woord, Kerk, Doop  	1 
2 Teen die vals sakramentsleer  	8 
3 Die eerste Doopsformuliere  	12 
4 Gebore in die Vlugtelingkerke  	16 
5 Bou en struktuur  	23 
6 Die Sonde-ellende  	26 
7 Die Verlossing  	32 
8 Wat is die Genadeverbond9  	36 
9 Ons Doop die reguitpad na God  	46 

10 Die twee dele van die verbond  	51 
11 Die Kinderdoop  	57 
12 Die eerste gebed  	65 
13 Die vermaning en die vrae  	72 
14 Die Doopsbediening  	81 
15 Die dankgebed  	83 

Bylaes 
Calvyn se Doopsformulier  	87 
Doopsformulier van die Paltz 	  93 
Oorspronklike Doopsformulier 1566 	  99 
Verkorte Doopsformulier 1578 	  105 
Die Rutgersteks 1897 	  110 



Hoofstuk 1 

WOORD, KERK, DOOP 

1.1. Die Woord in die sentrum van die kerkdiens 
Wat is die belangrikste as die gemeente saamkom om 'n erediens 
in die kerk te hou — die prediking van die Evangelie of die gebruik 
van die sakramente? Dit was een van die brandende vrae tydens 
die Reformasie van die 16de eeu en — hoe belangrik tog! — dit bly 
steeds vandag nog 'n dringende vraag. Juis in ons moderne tyd as 
daar baie propaganda gemaak word vir 'n sogenaamde „ liturgiese 
beweging" en 'n herlewing vir 'n „liturgiese besef" bepleit word, 
skyn dit dat daar teruggegryp word na die liturgieë uit die tyd voor 
die Reformasie. In Gereformeerde kringe word die vraag sterk 
gevra: „Het die Reformatoriese aksent nie verskralend deurge-
werk in ons eredienste vandag nie (Woorddiens)?" En dan word 
daar hierop ook nog verder gevra of die gereformeerdes nie veel 
by Rome vandag kan leer oor die vormgewing van die erediens 
nie? (C.A. Anthonissen, 'n Prinsipieel-historiese besinning 
rondom die erediens, 'n referaat vir die Teologiese Konferensie te 
Potchefstroom, 27 en 28 April 1973). En dit gebeur dan ook al-
reeds dat „die viering" van die sakrament selfs in Gereformeerde 
kerke die voorrang begin kry bo die prediking van die Evangelie. 
In die nuwe liturgiese „belewing" kan die sakrament dien as voor-
bereiding vir die prediking (Visee, bl. 170), so beweer hulle. (Vgl. 
ook A.C. Barnard: Die Erediens, bl. 19 e.v.) 

Weer eens moet daar aan die kerk met 'n gereformeerde belydenis 
gevra word: Is die prediking van die Woord nog in die sentrum van 
die kerkdiens? 

1.2 Woordkerk of sakramentskerk? 
In kort kan ons sê dat dit juis die dwaling van die Roomse kerk is 
dat dit nie meer Woordkerk is nie, maar sakramentskerk. Dit was 
juis -die groot uitdaging van die Reformasie: Gaan terug na die 
Woord, gaan terug na die Bybel — , ,Sola Scriptura" = die Skrif 
alleen en „Solo verbo" = deur die Woord alleen. En hierdie 
aksent, hierdie belydenis, het selfs die kerkgeboue verander. 

1 



Waar staan die preekstoel in die kerk? Stap jy by 'n Roomse kerk-
gebou in, dan is dit nie die preekstoel wat opsigtelik is nie, maar 
die altaar, m.a.w. die plek waar die sakrament van die mis bedien 
word. Die preekstoel het maar 'n onbeduidende plek want dit het 
eintlik geen funksie meer nie. As die Roomse christen kerk-toe 
gaan, dan gaan hy nie om na 'n preek te luister nie, maar om die 
mis te gebruik. Daar by die altaar van die misoffer word Christus 
weer letterlik opnuut vir hom gekruisig. Geen voorlesing uit die 
Bybel nie. Geen preek nie, maar die sakrament. Dit is die belang-
rikste. Geen Woordkerk nie, maar sakramentskerk. 

1.3 Die sigbare preek 
Op die vraag, „wat is sakramente?", antwoord die Gerefor-
meerde Belydenis: „heilige, sigbare waartekens en seëls deur God 
ingestel om ons deur die gebruik daarvan die belofte van die 
evangelie des te beter te, laat verstaan en te verseël . . ." (Heidel-
bergse Kategismus, Sondag 25). 

Sigbare waartekens . . . 
Om die belofte van die Evangelie des te beter te verstaan . . . 
Hier werk die Heilige Gees nie alleen met die gehoor nie, maar 

ook met wat ons sien. 
Romeine 1o:17: „Die geloof is uit die gehoor en die gehoor is deur 
die woord van God." 

Maar wat God ons eers laat hoor het, dit laat Hy ons nou ook 
sien. Dit is wat by die sakrament gebeur. 

Ons kan ook sé: Die Evangelie van Jesus Christus, die beloftes 
van die Woord, kan daarna gesien word — dit is 'n sigbare preek. 
So het Augustinus die Kerkvader (Seeberg 1, b1.322) en Bastin-
gius, een van die eerste verklaarders van die Heidelbergse Kate-
gismus dit gesien (Visee, b1.87,88). Ook Calvyn noem die sakra-
ment verwysende na Augustinus die sigbare Woord (Institusie, 
1536, Simpson, bl. 220). 

En nou die doop 
Met die Reformasie het daar 'n totale verandering met die sakra-
ment van die doop in die kerk gekom. Anders as met die mis, is 
daar vir die doop in die Roomse kerkdiens geen plek in die same-
koms van die gemeente nie. Dit word in stilte heeltemal apart in 
die „baptisterium" (= doophuis), 'n aparte afdeling of selfs 'n 

2 



buitegebou van die kerk, bedien — weg van die gemeente. Litur-
gies beteken dit dat 'n mens eers deur hierdie „buitegebou" van 
die doop in die kerk kan kom. Daar is slegs die priester, die dope-
ling en die vader (of getuie) teenwoordig. Die moeder kan nie daar 
wees nie, want die kind moet feitlik dadelik na geboorte gedoog 
word. Vir die Roomse standpunt is dit belangrik want die doop self 
Was die sondes af. Daarteenoor antwoord die Gereformeerde Be-
lydenis: „Nee . . . alleen die bloed van Jesus Christus en die Hei-
lige Gees reinig ons van alle sondes" (Heidelbergse Kategismus, 
antw. 72). 

1.4 Die Lutherse kerkdiens en die doop 
In Lutherse kerke kan die doop ook buite die samekomste van die 
gemeente bedien word. Hier vind ons dikwels die sogenaamde 
„huisdoop" wanneer die predikant eenvoudig die kind in die huis-
gesin doop. Dit word dan bloot 'n familie-aangeleentheid. Dit 
gaan dikwels ook gepaard met 'n „doopmaaltyd" (Visee, b1.172). 

Die Lutherse doop was nog nie 'n radikale breuk met Rome nie. 
In sy „ Taufbiichlein" (Doopboekie) skryf Luther dat die doop-
plegtigheid begin met die woorde: „Vaar uit, jy, onrein gees en 
gee plek aan die Heilige Gees". (Biesterveld, bl. 192). Hierdie 
„duiweluitbanning" en ook nog ander Roomse seremonies is met 
die Lutherse Reformasie behou. Ook die sterk indiwiduele ka-
rakter — dat die doop nie verpligtend met deelname van die volle 
gemeente is nie — het sy duidelike stempel op die Lutherse formu-
liere afgedruk. 

1.5 Die Reformasie se tweede vyand 
In sy beroemde antwoord aan kardinaal Sadoletus, skryf Calvyn in 
1539: „Van die kant van twee sektes, wat hemelsbreed van mekaar 
verskil, word ons aangeval. Want watter ooreenkoms is daar uiter-
lik tussen die pous en die wederdopers? . . . Albei partye hanteer 
dieselfde aanvalswapens teen ons. Want terwyl hulle met trotsheid 
die mond vol het oor die Gees, strewe hulle beslis na niks anders 
as om God se Woord te onderdruk en te begrawe nie." (D'Asson-
ville, b1.11). 

Hierdie beweging van die „ Wederdopers" staan ook in die 16de 
eeu bekend as die Anabaptisme. Die Heilige Skrif word by hulle 
nie alleen geminag nie, maar ook van die Heilige Gees geskei. 
Hulle beroep hulle op die sogenaamde „inwendige lig" waarvoor 

3 



die Bybel nie nodig is nie. Ook die kerk met die Bybel as enigste 
grondslag is nie nodig nie. Maatskaplike instellings soos bv. die 
owerheid en krygsdiens moet afgeskaf word. 

Die kinderdoop word verwerp, want alleen „heiliges" kan op 
grond van hulle eie geloof gedoop word. En daarom moet mense 
wat as kinders gedoop is, weer gedoop word (vandaar die naam 
„ Wederdopers"). 

1.6 Die Gereformeerdes se antwoord 
'n Unieke Doopsformulier gee die duidelike standpunt teen die 
Roomse, die Wederdopers en verkeerde opvattings van die Lu-
therse. En dit word elke keer in die midde van die GEMEENTE 
gegee en die gemeente is elke keer daarby betrokke. 

Hierdie Doopsformulier is Woordbediening. Dit gaan vooraf 
aan die „sigbare preek." Dit is die een groot uitstaande kenmerk 
van die Gereformeerde Doopsformulier: Die doop word volgens 
God se Woord aan die gemeente verduidelik. Hierin munt dit uit 
bo alle ander formuliere: saam met die sien van die Evangelie van 
Jesus Christus in die doopsbediening, is die hoor (Rom. 10:17) 
altyd daar. 

Teen alle dwalinge oor die doop, antwoord die Gereformeerdes 
in die midde van die gemeente met die Skrif. Langs die hele front-
linie word die banier van Jesus Christus se Middelaarskap opge-
hef: Niemand en niks, geen priester of predikant, geen „baptiste-
rium" (doophuis) of kerk of die sakrament self, kan as middelaar 
tussen God en die sondaar staan nie! 

Hier (in die Doopsformulier) word radikaal gebreek met die 
Roomse sakramentalisme en sy superstisie (bygeloof), maar die 
soewereine God met Sy ewige genade wat in Sy Woord verkondig 
word, word vooropgestel. 

Teenoor die geesdrywers en wederdopers wat die Bybel misken 
en die kerk wil likwideer en van die doop 'n towermiddel vir die 
mens wil maak, word die prediking van die Evangelie sentraal ge-
plaas. 

En teenoor uitwasse wat daar nog aan die Lutherse opvatting 
kleef, sê die Doopsformulier pertinent: die Woord staan in die sen-
trum van die erediens en hier (nie daar buite vir die indiwidu nie!) 
is die plek vir die sigbare preek dat die Heilige Gees die belofte 
(die versekering!) gee van „die afwassing van ons sondes en die 
daaglikse vernuwing van ons lewe, totdat ons uiteindelik volmaak 



sal wees as ons in die gemeente van die uitverkorenes in die ewige 
lewe gestel sal word" ;Psalmboek van die Geref. Kerk in S.A., bl. 
110). 

Hierdie waarhede moet juis elke keer weer aan die hele ge-
meente gepreek word. Ook die kinders moet dit hoor en sien: kyk 
wat het Jesus Christus uit vrye genade aan jou gedoen! Kyk wat 
het God aan jou werklik en konkreet beloof! Gaan jy Hom nou 
gehoorsaam wees en jou sekuriteit altyd in Sy beloftees soek? 

Dat die doop dan juis die saak van die hele gemeente is — soos 
wat die Doopsformulier duidelik bewys — is so eg reformatories, 
so eg gereformeerd, soos wat dit blyk uit verskeie liturgiese ge-
skrifte en kerkordes uit die tyd van die Hervorming. 

1.7 Die Kerkorde van die Paltz 1563 
Die stad Heidelberg met die ryksgebied van die Paltz was in die 
16de eeu die grootste vesting van die Gereformeerde (calvinis-
tiese) kerke in Duitsland. Dit is ook vir die Gereformeerde kerke 
oor die hele wêreld die bakermat van 'n deel van die Belydenis, 
naamlik die Heidelbergse Kategismus (1563). Hier is ook die plek 
waar ons die oorspronge van die huidige Gereformeerde Doops-
formulier moet gaan soek, soos wat ons later sal sien. Hier het ook 
'n Gereformeerde Kerkorde in dienelfde jaar as die Heidelbergse 
Kategismus in 1563 ontstaan, naamlik die „Kirchenordnung der 
Kurpfalz" (Niesel, bl. 136 e.v.). 

In hierdie Kerkorde van die Paltz word die noodsaaklikheid 
beklemtoon dat die doop in die midde van die gemeente moet 
plaasvind sodat elkeen kan dink aan sy eie doop en dat die christe-
like gemeente die naam van God vir die kind kan aanroep (Niesel, 
p.144). 
„ . . . wann die Gemein Gottes beieinander" — wanneer die ge-
meente vergader! 
„ . . . auf dass sick ein jeder seins Tauffs wisse zu erinnern" — 
sodat elkeen sy doop herinner! 
Weer eens: Die doop is 'n prediking aan die hele gemeente. 

Dit word verder beklemtoon in die Doopsformulier van die 
Paltz ( „Form zu Tauffen") dat die Heilige Gees by die doop aan 
ons beloof dat ons ware lidmate van die liggaam van Jesus Christus 
is („waren Glidern des Leibs Jesu Christi") en met alle lidmate van 
die christelike kerk gemeenskap het ( „allen Glidern der Christli-
chen Kirchen Gemeinscaft haben"). 

5 



Ook by die Konvent van Wesel word in 1568 bepaal: Die doop sal 
nêrens anders en op geen ander manier bedien word, as in die 
samekomste van die kerk by die prediking en die kategismus nie 
(Biesterveld en Kuyper: Kerkelijk Handboekje, bl. 24). Dit is nie 
nodig om nog verder talryke bewyse uit gereformeerde geskrifte te 
bring om aan te toon hoe belangrik die plek van die doopsbedie-
ning met die onlosmaaklike band met die prediking in die erediens 
van die gemeente is nie. Ons het daarom alreeds 'n besef van die 
belangrikheid van die Doopsformulier as Woordverkondiging in 
die gemeente gekry. Laat ons met nog een voorbeeld volstaan: 

1.8 Die Dordtse Kerkorde 
In artikel 56 van die Dordtse Kerkorde (die kerkorde wat deur die 
Gereformeerde Kerk in S.A. gehandhaaf word) lees ons die vol-
gende: 

„Die verbond van God moet so spoedig moontlik aan die kin-
ders van die Christene in die erediens met die Heilige Doop beseël 
word volgens die formulier wat daarvoor visgestel is." (Uitgawe 
1979) 

Is die verwyt aan die Gereformeerde kerke dat hulle slegs 
„preekkerke" is en nie aan die sakrament genoeg plek in die litur-
gie gee nie, korrek? Moet daar meer lewe in die erediens „inge-
blaas" word deur groter „aanskoulikheid" of vertoon met die sak-
ramente en is daar vir „liturgiese verruwing" 'n inkorting van die 
formulier ( = Woordverkondiging) nodig? 

By die Gereformeerde doopsbediening word die gemeente juis 
aktief ingeskakel: Geen „baptisterium" soos by Rome nie, geen 
familiedoop of huisdoop soos in sommige Lutherse kerke nie, 
geen verwerping van die kinderdoop soos by die wederdopers nie, 
maar in elke erediens in 'n Gereformeerde kerk is daar geleentheid 
vir die sakrament van die doop. 

Dit was dan ook 'n stuk deformasie (verval) toe daar vir die Ne-
derlandse Hervormde kerk deur die Reglement van 1816 die soge-
naamde „Doopsondae" ingevoer is. (Visee, bl. 176). Gelukkig het 
die Afskeiding van 1834 en die Doleansie van 1886 met die hand-
hawing van die Dordtse Kerkorde daar korte mette van gemaak! 

1.9 Die formulier met 'n onberekenbare betekenis 
Dit sal 'n kwade dag wees as die Gereformeerde kerke die seën en 
die invloed van sy Doopsformulier begin onderskat. Hierdie for- 

6 



mulier is gebore en nie gemaak nie! Saam met die belydenisskrifte 
het dit in die stryd en die krisis en selfs die nood van Christus se 
kerk ontstaan. Die reuk van brandstapels kleef daaraan. Dit het 
vooruitgekom en is gevorm op die pad waar die bloedspore van 
martelaars gegaan het. Die geboortepyne is in die verjaagde vlug-
telingkerke gevoel. Toe die Inkwisisie (Roomse vervolging) 
hoogty gevier het, was dit die Gereformeerde Doopsformulier wat 
tot in eensame tronkselle troos vir ouers oor hulle kinders gebring 
het. 

Nee, nooit kan ons sy waarde onderskat nie! 
In groot gemeentes kan dit gebeur dat daar haas elke Sondag 

doopsbediening is. Laat dit tog nie 'n nadeel wees nie, inteen-
deel . . Die formulier met sy kostelike Bybelse onderwysing wat 
herhaaldelik gelees word ('n grootse taak vir die predikante om dit 
goed te doen) en gehoor word (intense werk vir die lidmaat), is een 
van die kostelikste „bouprojekte" vir die gemeente. Dit is „tot 
stigting van die gemeente" (= tot opbou) soos wat die formulier 
self sê. Soos wat dit in die kerkorde van Heidelberg staan: ons 
word weer herinner aan ons eie doop. En dit prikkel die kinders 
tot vrae: Vader of moeder, wat beteken dit? Is ek ook gedoog? 
Wat is toe aan my beloof? 

So kom daar kostelike geleenthede in die lewe van ouers en kin-
ders. Soos vir die Joodse kinders van die Ou Testament, moet die 
kinders van die Nuwe Verbond voortdurend vertel word van die 
Here se genade oor hulle lewe: 

„Jy moet dit jou kinders inskerp en daaroor spreek as jy in jou 
huis sit en as jy op pad is en as jy gaan lê en as jy opstaan . . ." 
(Deut. 6:7) 

7 



Hoofstuk 2 

TEEN DIE VALS 
SAKRAMENTSLEER 

Dit gaan nie bloot om 'n doopsformulier sonder meer nie, maar 
om die Gereformeerde Doopsformulier. Dit vertel dadelik van die 
groot Hervorming van die 16de eeu. Dit was 'n terug-vorming van 
die kerk tot die Woord van God. Dit was ook 'n her-formulering 
van die kerk se beskouings oor o.a. die geloof en die genade en die 
Heilige Skrif en die kerk ens. 

Ook die kerk se standpunt oor die sakramente moes hergefor-
muleer word, want dit het deur die loop van die eeue vals geword. 
Daarom praat ons van Gereformeerde formuliere en met name van 
die Gereformeerde Doopsformulier. 

2.1 Die gordyn moes weggetrek word 
As ons dan die betekenis van die Hervorming daarin sien dat dit 'n 
terugkeer was na God se Woord, 'n herontdekking van die Heilige 
Skrif, dan kon dit nie anders wees dat die stryd grotendeels 
rondom die Roomse sakramentsbeskouing ontbrand het nie, want 
by Rome het die sakrament juis in die plek van die Woord gekom 
en die altaar het die preekstoel in die kerk verdring. 

En as dit so is dat die Hervormers deur hulle prediking weer die 
lewende Christus in al die volheid van die saligheid weer aan die 
kerk verkondig het, dan volg dit vanself dat dit 'n harde stryd teen 
die Roomse sakramentsleer geword het. Dit kon nie anders nie 
want hierdie vals sakramentsleer was soos 'n dik gordyn, 'n voor-
hangsel, wat die Evangelie toegehou het. Die lewende Christus 
met Sy weldade kon nie meer gesien word nie. 

Hierdie afskorting van 'n vals sakramentsleer moes eers oopge-
ruk word sodat die gemeente weer die Evangelie met al sy beloftes 
duidelik kon sien en beleef in die doop en die nagmaal. Die harde 
kors van bygeloof moes weer deur die prediking oopgebreek word 
en die maskers van „'n vervloekte afgodery" (Heidelbergse Kate-
gismus, antw. 80) moes weer afgeruk word. 

8 



2.2 Nie oornag nie, maar met eeue 
Die vals Roomse sakramentsleer het nie maar op 'n sekere dag uit 
die lug geval of oornag deur 'n teoloog ingevoer nie, maar dit was 
'n lang proses in die kerkgeskiedenis 	vir eeue lank. 

Dikwels word die ou Christelike kerk van die eerste eeue voor-
gehou as 'n model, maar dit is met verieentheid dat ons moet 
agterkom dat daar alreeds in die 2de eeu dwalings met die sakra-
mente aangetoon kan word. Die kerkvader Tertullianus (gehore ± 
155) het bv. in sy boek „Oor die Doop" alreeds sterk afwykende 
standpunte soos bv. oor die doopwater wat as instrument van die 
Heilige Gees die mens wat gedoop word moet heilig. (Woelde-
rink, bl. 84) Later sou die „wyding van die doopwater" 'n praktyk 
word. 
Gaandeweg het die „duiweluitbanning" („exorcisme" genoem) 
saam met ander bygeiowe rondom die doopsbediening 'n plek 
gekry. 

2.3 Die klimaks van die dwaling 
Die vals beskouing oor die sakramente het deur die loop van die 
Middeleeue so ontwikkel dat dit in die Roomse sakramentsbe-
skouing sy hoogtepunt gevind het. 

Die sakramente self gee die genade, volgens Rome. Die sakra-
mente is die houer (soos 'n skottel) waarin genade gedra word. 
Wie dus gedoop woord of die mis gebruik, ontvang die genade 
soos 'n vrug wat hy eet en die sap van die vrug word opgeneem in 
sy liggaam. 

Die sakrament werk dan die genade — so sê hulle — „ex opere 
operato" = uit krag van die volbragte werk. Oorspronklik is met 
die „volbragte werk" nog aan Christus se lyding gedink, maar 
later is dit vergeet en word dit die sakrament self wat werk. 

Die gevolg is dat die sakrament (die sigbare teken) en die 
genade identies geword het — die sakrament is self die genade! 

2.4 Van die wieg tot by die graf — 7 sakramente 
As die sakramente dan die genade so outomaties skenk — soos wat 
die dokter medisyne vir die siekte gee, dan word dit vir Rome 
nodig om die lewe van die wieg tot by die graf met sakramente te 
verskans. Behalwe die doop en die mis is daar ook nog die sakra-
mente van die vormsel (iets soos belydenisaflegging), die bieg 
(waar jy met geld vergewing kan koop), die salwing van siekes en 

9 



sterwendes-(waar die priester aan jou 'n geestelike assuransiepolis 
gee), die huwelik en die priesterwyding. 

Begryplik word die sakrament dan die hoogtepunt in die 
Roomse erediens. Dáár ontvang die mens deel aan die goddelike 
lewe. Die Woord het dan 'n algehele ondergeskikte betekenis en 
het slegs 'n dienende plek — in diens van die sakrament wat die 
genade uitdeel. 

Juis teen hierdie ontsettende dwalings wat nie alleen in 'n 
Roomse gewaad nie, maar ook in 'n „protestantse" kostuum kan 
kom, is die Gereformeerde Doopsformulier 'n voortdurende 
proces. 

2.5 'n Tweede front — of was dit 'n aanval in die rug? 
Sommige noem die Anabaptiste-beweging wat in Wes-Europa in ± 
1521 begin posvat het (dus kort na die begin van die Reformasie) 
die linkse vleuel van die Hervorming („left wing" in die „New in-
ternational Dictionary of the Christian Church"). Ander praat van 
die „Stiefkinders" van die Reformasie (Lindeboom, bl. v) 

Die woord Anabaptis kom van 'n Latynse woord wat iemand be-
skryf wat weer gedoog is, m.a.w. = wederdoper. Op die voetspoor 
van die Hervormers het hulle beweeg met 'n radikale, rigoristiese 
prediking dat die Koninkryk van God hier op aarde sy volmaakt-
heid moet bereik in 'n heilige gemeente wat totaal afgesonderd 
van die wêreld moet leef omdat hulle 'n skeiding maak tussen gees 
en vlees, genade en natuur (vgl. die Gnostisisme). 

As godsdienstige en sosiale rigting word dit dan 'n eensydige 
geesdrywery, 'n spiritualistiese beweging soos die van die Monta-
nisme en Donatisme in die ou Christlike kerke van die eerste eeue. 

Hulle optrede slaan oor in rewolusie en hulle verwyt teenoor die 
Hervormers is dat hulle nie radikaal genoeg die Roomse kerk 
heeltemal probeer uitroei het nie. Spoedig het dit egter ook oorge-
gaan tot vyandskap teen die gereformeerde kerke en het die Ana-
baptiste geswore vyande ván die Hervorming geword. So erg was 
dit dat ons voortdurend in die geskrifte van die Hervormers agter-
kom hoé erg daar aan die rugkant met hierdie mense moes gestry 
word. Juis die Gereformeerde Belydenis word geharnas teen die 
dwalinge van die Anabaptiste. So lees ons bv. in art 34 van die Ne-
derlandse Geloofsbelydenis: 

5, • • •hierdie doop is nie alleen nuttig solank as die water op ons 
is en ons die water ontvang nie, maar ook vir die ganse tyd van ons 

10 



lewe. Daarom verwerp ons die dwaling van die Wederdopers wat 
nie met 'n enkele doop tevrede is wat hulle maar eenmaal ontvang 
het nie; daarby veroordeel hulle ook nog die doop van kindertjies 
van die gelowiges; terwyl ons glo dat hulle gedoop en met die 
teken van die verbond verseël moet word, net soos die kindertjies 
in Israel besny is kragtens dieselfde beloftes wat aan ons kinders 
Bedoen is. En voorwaar, Christus het Sy bloed nie minder vergiet 
om die kindertjies van die gelowiges as om die volwassenes te 
reinig nie." 

Spiritualistiese geesdrywery en verwerping van die kinderdoop — 
ook teen hierdie dwalings is die Gereformeerde Doopsformulier 'n 
voortdurende prediking. By elke kind wat in die gemeente gedoop 
word kom opnuut die appèl: Wat sê die Skrif oor God se verbond 
en die saligheid en ons kinders? 

11 



Hoofstuk 3 

DIE EERSTE DOOPSFORMULIERE 
VAN DIE HERVORMING 

3.1 Geen rewolusié nie, maar reformasie 
Die Renaissance (kultuurherlewing) was die herontdekking van 
die ou Klassieke van die Grieke en die Romeine. 
Die Humanisme was 'n oordrewe herontdekking en ophemeling 
van die mens. 
Die Hervorming was egter 'n herontdekking van God se Woord. 

Die kerk wat reeds baie eeue Tank verval en vervals is, is weer 
teruggelei en hervorm volgens die beginsels van die Heilige Skrif. 

Die beweging van die Hervorming was egter nie rewolusie nie. 
Dit was nie 'n totale omverwerping van die kerk en die godsdiens 
nie en dit was nooit 'n breuk met die verlede nie. Nêrens het 
manne soos Luther en Calvyn beweer dat hulle niks meer van die 
kerkgeskiedenis tot die 16de eeu wil handhaaf nie, inteendeel, in 
hulle geskrifte wemel dit van plekke waar hulle hul juis beroep op 
byvoorbeeld uitsprake van die kerkvaders. 

Dit was positief duidelik die bedoeling van die Hervormers 
gewees om alles wat in die bestaande kerk nie volgens God se 
Woord was nie, te verwyder. Hervorming was meteen suiwering 
van valshede, dwalinge, bygeloof en afgodery. Hulle wou nie 
nuwe kerk stig nie, maar die een kerk van Christus moes terugge-
lei word tot die waarheid van die Evangelie. 

Dit blyk baie duidelik uit die Doopsformuliere. 

3.2 Luther se Doopboekie van 1523 („Taufbilchlein") 
In vergelyking met die ander Doopsformuliere van die Hervor-
ming, het die reformasie by Luther getemperd deurgewerk. Dit is 
geensins moeilik om nog baie Roomse uitwasse (selfs gevaarlike 
bygeloof) in sy formulier van 1523 te vind nie. Die tweede uitgawe 
van 1526 het egter alreeds weer 'n groot verbetering gebring soos 
byvoorbeeld die weglating van die gebruik van sout vir suiwering, 
die salwing met olie en die brandende kers. Die kruisteken en die 
duiwelbeswering het egter gebly. 

12 



Die groot waarde van Luther se formulier lê egter daarin dat die 
doopsbediening vanaf 1523 vir die eerste keer in die volkstaal oor-
gebring is. Dit was nie meer vir die kerklidmate 'n onverstaanbare 
gemompel in Latyn nie, maar van toe af kon daar ten minste ver-
staan word wat gebeur. 

Al blyk dit baie duidelik dat die Lutherse Reformasie dikwels 
halfpad halt geroep het en nog aan baie onnodige Roomse ge-
bruike bly kleef het, is dit tog 'n betekenisvolle uitspraak wat 
Luther in die Inleiding van sy Doopboekie van 1523 gee: 

Hy vermaan dat ons moet besef dat al die seremonies wat deur 
mense aan die doop toegevoeg is, nie die duiwel op die vlug sal 
jaag nie. Ons moet boweal toesien dat ons in die regte geloof die 
doop bywoon, na die Woord van God aandagtig luister en ernstig 
meebid (Woelderink, bl. 47). 

Besonder treffend is die gebed in Luther se formulier, want juis 
hier vind ons die duidelike wortels van die latere Gereformeerde 
Doopsformulier se eerste gebed: (Hierop kom ons later terug) 

,,Almagtige, ewige God, wat deur die sondvloed volgens u 
streng oordeel die ongelowige wêreld veroordeel het en die ge-
lowige Noag volgens u groot barmhartigheid gered het; U wat 
die verharde Farao met al sy manne in die Rooisee laat verdrink 
het, en U volk Israel droogvoets daardeur gelei het, waarmee 
hierdie bad van U heilige doop vantevore aangedui is, en wat 
deur die doop van U liewe Seun, ons Here Jesus Christus . . . 
ens." (Woelderink, bl. 49) 

3.3 Die Doopsformulier in Zurich 
Die eerste Switserse hervormer was Huldrich Zwingli. Hy was nie 
'n leerling van Luther nie, maar tree onafhanklik van die Duitse 
hervormer ongeveer in dieselfde tyd op en wonderlik is dit om te 
ontdek dat beide onafhanklik van mekaar uit God se Woord dik-
wels tot dieselfde insigte kom. 

'n Volgeling van Zwingli, naamlik Leo Judae gee in 1523 (die-
selfde jaar as Luther se Doopboekie) 'n geskrif in die landstaal uit 
waarin hy 'n pleidooi gee vir die handhawing van God se Woord in 
die liturgie: 

„Alle christengelowiges behoort hulle vlytig toe te lê op die 
ondersoek van die enigste en ewige Woord van God wat ons lig 
en ons fakkel is, wat ons te midde van alle verwarring, dwaling 
en duisternis onderrig." (Vgl. Woelderink, bl. 54) 

13 



Hy gaan dan voort om te pleit dat baie van die toevoegsels by 
die doopsbediening verwyder moet word en dat die doop en al die 
ander seremonies volgens die insetting van God se Woord moet 
verrig word (Woelderink, bl. 53, 54). 

In 1525, as Zwingli sy geskrif oor die doop uitgee, blyk dit dat 
die Switserse Reformasie baie meer radikaal die doopsbediening 
van Roomse gebruike gestroop het. 

Weer eens is dit die gebed in Zwingli se formulier wat opval: 
„O, almagtige en ewige God, U, wat volgens U streng oordeel 
die ongelowige wêreld deur die sondvloed Beoordeel het en die 
gelowige Noag met sy agt mense uit U groot barmharigheid 
gered het. U wat die verharde Farao met al sy manne in die 
Rooisee laat verdrink het en U volk Israel droogvoets daardeur 
gelei het, waardeur die bad van die doop aangedui is . . . ens." 
(Woelderink, bl. 55) 
Die talryke plekke van ooreenkoms en dikwels die letterlike 

presiesheid waarmee die latere Gereformeerde Doopsformulier in 
sy gebed op die formulier van Zurich terugval, word 'n grootse 
ontdekking. Dit kom ook grotendeels ooreen met Leo Judae se 
gebed in sy geskrif. 

Sake word nou nog meer interessant: Blykbaar het Luther en 
Leo Judae en Zwingli in hulle formulering sterk teruggeval op 'n 
Middeleeuse liturgie. Dit lei tot 'n verdere konklusie: Die gebed 
voor die doop in die Gereformeerde Doopsformulier het dus ook 
'n verbindingskakel met 'n Middeleeuse liturgie! Geen rewolusie 
nie, maar reformasie. 

3.4 Calvyn se Doopsformulier 
Vir 'n verstaan van die Gereformeerde Doopsformulier moet ons 
(soos wat ons later sal sien) 'n lang kronkelweg van Nederland af 
neem na Heidelberg in Duitsland en vandaar na Genève en dan 
weer Noordwaarts na Straatsburg. 

Ja, Calvyn het vir die eerste keer 'n Doopsformulier in Straats-
burg opgestel en nie in Genève nie. Dit het so gebeur: 

Van 1538 tot 1541 het Calvyn die Franse vlugtelinggemeente in 
Straatsburg bedien. Vir die liturgie het hy toe aansluiting gevind 
by die bestaande Duitssprekende gemeente en neem dan van hulle 
formuliere oor en pas dit verder aan. 'n Nuwe probleem duik op: 
baie kinders van voormalige Anabaptiste (Wederdopers) word na 
Calvyn gebring om gedoop te word en daar bestaan nie 'n geskikte 

14 



Doopsformulier nie. Dit is dan hier wat Calvyn die belangrike „La 
Forme" opgestel het wat later so 'n groot invloed tot in die huidige 
Gereformeerde Doopsformulier sou hé. (Vergelyk Calvyn se af-
skeidsbrief aan Straatsburg in 1541, Corpus Reformatorum ix, 
894. Vgl. ook Mawwell, bl. 48) 

In 1542 is hierdie Doopsformulier deur Calvyn se opvolger 
Pierre Brully (in 1545 'n martelaar in Doornik) uitgegee. Pollanus, 
predikant van vlugtelinggemeentes, neem hierdie Doopsformulier 
van Calvyn in 1548 na Engeland en vertaal dit in Latyn vir sy ge-
meente in Glastonbury (Bakhuizen van den Brink, 3, bl. 159). 

Ook in die Duitssprekende Gereformeerde kerk van Straats-
burg het hierdie Doopsformulier ingang gevind as die „Tauffor-
mular,  , nach Calvins . . ." (Van't Veer, bl. 50). 

Van Straatsburg af sou die Doopsformulier egter nog 'n verdere 
kronkelpad gaan om via Londen en Heidelberg sy invloed op die 
huidige Gereformeerde Doopsformulier uit te oefen. 

Maar laat ons nog eers verder teruggaan na 'n ander Doopsfor-
mulier naamlik die van koning Eduard VI van Engeland. 

3.5 Die Doopsformulier van die Eerste en Tweede „Prayer Book" 
van Eduard VI 
Thomas Cramner, die aartsbiskop van Canterbury, was die man 
wat tydens die regering van Eduard VI van Engeland bewerk het 
dat die Eerste „Prayer Book" in 1549 verskyn het (Lindsay, II, bl. 
356). Hoewel die gees van die 'Hervorming hierin sterk deurge-
breek het, is die'behoefte vir 'n nog duideliker deurvoering daar-
van sterk aangevoel. In hierdie tyd was Bucer 'n professor in teolo-
gie in Cambridge en sy invloed was sterk. Ook was a'Lasco predi-
kant van 'n gereformeerde vlugtelinggemeente in Londen en ook 
hy het 'n invloed op die reformatoriese ontwikkeling van die 
Tweede „Prayer Book" van 1552 gehad (Woelderink, bl. 64). 

Die opvallende van die Doopsformulier in hierdie tweede 
„English Prayer Book"is dat ons baie duidelike ooreenkomste 
(dikwels selfs woordelike gedeeltes) met die ander eerste Doops-
formuliere van die 16de eeuse Hervorming kry. Treffend is weer 
eens die gebed met die verwysing na die sondvloed en die tog deur 
die Rooisee. 

Dat hierdie Doopsformulier uit die English Prayer Book ook in 
berekening vir 'n studie oor die Gereformeerde Doopsformulier 
moet gebring word, is baie duidelik. 

15 



Hoofstuk 4 

GEBORE IN DIE 
VLUGTELINGKERKE 

Die Gereformeerde Doopsformulier wat ons van ons stamland 
Nederland oorgeërf het, het juis nie in Nederland ontstaan nie, 
maar is gehore uit die vervolgde, verjaagde gemeentes wat her-
waarts en derwaarts oor Wes-Europa moes vlug voor die swaard 
van die Roomse Inkwisisie. Onder nood in die vreemde moes hier-
die Gereformeerdes hulle geloof teenoor die valshede formuleer. 
Onder die newels van martelaarsvure moes hulle aan hulle kinders 
sekerheid gee vir die toekoms. Hulle kon geen geldelike erfenis 
agterlaat nie, maar 'n ryk testament van Christus se beloftes, 'n 
„Verbond met Abraham, Sy vrind wat Hy bevestig van kind tot 
kind" (Ps. 105:5 berymd). 

4.1 Van Londen na Frankfort 
Vroeg in die jaar 1550 vestig 'n aantal gereformeerde Nederlan-
ders na vervolging hulle in Londen. Onder hulle was die meeste 
Vlaminge en Waalse vlugtelinge (d.w.s. Franssprekende Neder-
landers) (Olthuis, bl. 132, Van Schelven bl. 57 e.v.) Op 'n stadium 
was daar selfs so baie soos vier- of vyfduisend. Deur die taatver-
skille het hierdie gemeente toe uit twee groepe bestaan en hulle is 
deur Valerandus Pollanus wat Calvyn se Doopsformulier van 
Straatsburg af gebring het, bedien (kyk vorige hoofstuk). Hierdie 
formulier saam met ander liturgiese geskrifte van Calvyn word dan 
in 1551 onder die titel van die „ Liturgia sacra" uitgegee (Olthuis, 
bl. 132). 

Uit hierdie „Liturgia sacra" volg toe weer 'n nuwe liturgie wat 
uitgegee word. In 1553 word aan A' Lasco (afkomstig uit Pole en 
predikant van die Nederlandse vlugtelingsgemeente in Londen) 
opgedra om 'n verweer teen die lasteringe van die Roomse en selfs 
Protestante (veral in Engeland) op te stel. 

Maar toe sterf die geliefde jong protestantse koning Eduard VI 
en sy wrede suster die „bloedige Maria" volg hom op en vervol-
ging bars in alle felheid op die vlugtelinggemeente los en toe moes 

16 



hulle weer die wyk neem na 'n ander land, hierdie keer na Duits-
land. Sodoende kon A'Lasco se verweerskrif nie by die liturgie by-
gevoeg word nie (Olthuis, bl. 133). 

Maarten Miêron, ook een van die Londense predikante van die 
vlugtelinggemeente, neem onder die bloedige vervolging van ko-
ningin Maria die wyk met 175 lidmate na Denemarke en toe na 
Duitsland om eindelik in Oos-Friesland tereg te kom. Dit is nou 
hierdie Micron wat in 1554 'n vertaling in Nederlands van die Lon-
dense liturgie uitgee onder die titel „ Christelicke ordinancien" 
(ibid). • 

Intussen werk A'Lasco op sy swerftogte steeds aan sy Londense 
opdrag ('n bywerking van die Londense liturgie) en hy publiseer 
dit in 1555 in Frankfort onder die titel „Forma ac ratio" (ibid). 

4.2 Vyf formuliere by een bron 
Binne 'n kort tyd was daar nou vyf Doopsformuliere wat uit vlug-
telingkerke gebore is en nou aan mekaar verwant is en waarin die 
formulier van Calvyn as die eerste die oorheersende invloed gehad 
het: 
Calvyn se Doopsformulier in die vlugtelingkerk van Straatsburg, 
die „La Forme" van 1539, 

Pollanus se „Liturgia sacra" van 1551 in die vlugtelingkerk van 
Londen, die Nuwe Londendse liturgie van 1553, 

Micron se „Christelicke ordinancien" van 1554, 
A'Lasco se „Forma ac ratio" van 1555 in die vlugtelingkerk van 

Frankfort. 

4.3 Van Frankfort na Frankenthal 
Frankfort in Duitsland was vir 'n tyd lank die tuiste van verskeie 
vlugtelinggemeentes, o.a. Nederlandse, Engelse, Duitse en Franse 
kerke (Ibid). Selfs die Skotse Hervormer John Knox het 'n tyd 
daar gewerk in 1554 (M'Crie, bl. 69 e.v.). Teen 1562 was hierdie 
vlugtelinggemeentes ook in Frankfort nie meer veilig nie en selfs 
hulle kerkgebou is van hulle weggeneem. 'n Groep Nederlanders 
het toe met hulle predikant Datheen weer gevlug na die klooster 
van Frankenthal naby Worms. Hier is hulle beskerm deur die ge-
reformeerde koning Frederik III van die Paltz, die bekende keur-
vors wat die Heidelbergse Kategismus laat skryf het (Olthuis, bl. 
134). 

Dit is hier by Frankenthal waar Petrus Datheen sterk na vore 

17 



getree het deur die Nederlandse gemeente tot 'n groot opbloei te 
lei en hier sou die invloed van Heidelberg sy deurgang na die Ne-. 
derlandse gereformeerde kerke vind. 

4.4 Datheen se kerkboek 
In 1563 het die bekende Heidelbergse Kategismus, opgestel deur 
Ursinus en Olevianus verskyn. In dieselfde jaar stel Olevianus die 
kerklike formuliere op en hy maak sterk gebruik van die reeds be-
staande liturgieë van Calvyn en A'Lasco. 

Hierdie verskyning van die Heidelbergse Kategismus asook die 
Liturgiese geskrifte .deur Olevianus, was vir Datheen die groot 
aansporing om self aan die werk te spring vir 'n liturgie in Neder-
lands. Terselfdertyd was hy ook besig om die Psalms in Neder-
lands te berym (Biesterveld, bl. 41, Olthuis, bl. 134). 

Die vrug van Datheen se arbeid blyk in 1566 as hy die vertaalde 
Heidelbergse Kategismus saam met sy berymde Psalms uitgee 
asook 'n vertaling en omwerking van die formuliere van die Paltz 
(waaronder natuurlik ook die Doopsformulier) (Ibid). 

Die titel van hierdie belangrike Gereformeerde kerkboek van 
Datheen was soos volg: 
„De Psalmen Davids, ende ander lofsanghen, wat den Francoys-
chen Dichte in Nederlandschen ouerghesett, doer Petrum Dathe-
num. Metgaeders den Christelicken Catechismo, Ceremonien ende 
Ghebben". 

Die oorspronklike inhoudsopgaaf van Datheen se Formuliere 
het soos volg daar uitgesien: (Woelderink, bl. 28) 

„1. Forme om den heylighen Doop wt te rechten. 
2. Een korte ondersoeckinge des gheloofs, ouer degene die 
sich tot der Ghemeynte begheuen willen. 
3. Forme om dat heylige Auendtmael te houden. 
4. Forme om de houwelicken voor die Gemeynte te beuesti-
gen. 
5. Christelicke Ghebeden, die men in die Ghemeynte ende 
Elders ghebruycken kan; Naemelick, Een Ghebedt des Son-
daeghs voor de Predicatie; Ghebet des Sondaeghs nae de Predi-
catie; Ghebedt voor de leere des Catechesmi; Ghebedt nae de 
leere des Catechismi; Ghebedt ende opentlicke belydinge der 
sonden des werekdaeghes voor die Predicatie; Ghebedt nae de-
selue Predicatie; Dat Morgen Ghebedt; Dat Auendtgebedt; 
Ghebedt voor eten; Ghebedt na eten; Ghebeden bij den 

18 



Krancken ende aengheuochtenen, Ghebedt bij de begrauinghe 
der dooden." 
Spoedig het hierdie kerkboek van Datheen in 1566 onder die 

Nederlandse kerkvolk ingang gevind, in die vaderland en ook 
onder die kerk in verstrooiing. Ook by die „ Hagepreeken" (gods-
diensoefeninge in die buitelug onder vervolging) is hierdie boek 
gebruik (Olthuis, bl. 134). In bange dae en donker koue nagte was 
hierdie boek naas die Bybel die verjaagde Gereformeerde kerk se 
troonboek. Maar dit bly ook nog steeds tot vandag toe een van die 
belangrikste bronne waaruit die huidige Gereformeerde Doops-
formulier ontspring het. 

Daarmee is die proses van vorming van die formulier egter nog 
nie afgehandel nie. 

4.5 Die konvent van Wezel 1568 
In die tyd toe Datheen se kerkboek gepubliseer is (1566), kon die 
vlugtelingkerke nie in 'n sinode vergader nie. In 1568 was daar 
egter 'n samekoms van predikante en nog ander lidmate by Wezel 
in Duitsland. Dit was die sogenaamde Konvent van Wezel waar die 
bekende Wezelse Artikels opgestel is (Vir die oorspronklike La-
tynse uitgawe, kyk Rutgers, bl. 9 e.v.; vir 'n Nederlandse verta-
ling, kyk Biesterveld en Kuyper, bl. 1 — 34). 

By hierdie samekoms (konvent) was Datheen die voorsetter 
(Biesterveld, bl. 42) en word o.a. deur die vergadering besluit 
dat sy Psalmberyming en vertaling van die Heidelbergse Kategis-
mus gebruik moet word. Wat die Waalse (Franssprekende) Gere-
formeerde kerke betref word die Geneefse Kategismus voorge-
skryf (Biesterveld en Kuyper, bl. 14,15). 

In verband met die sakrament van die doop, lees ons in die 6de 
hoofstuk van die Wezelse Artikels: 

„De doop nu zal bediend worden met het gebruikelijke formu-
lier, dat in de kerkelijke verordiningen voorgeschreven is. En 
dat nergens anders noch op eenige andere wijze dan in de same-
komsten der kerk bij de prediking van den catechismus." (Ibid, 
bl. 24) 
Hierdie „gebruikelijke formulier", so word oor die algemeen 

aanvaar, was die formulier wat Datheen by die Paltz oorgeneem, 
vertaal en bygewerk het. Hierin het 'n ander Gereformeerde pre-
dikant naamlik Gaspar van der Heyden hom bygestaan. (Daar is 
selfs 'n standpunt dat die kerkboek van Datheen eintlik die werk 

19 



van. Van der Heyden was, maar die bewyse is nie oortuigend nie. 
(Kyk Olthuis, bl. 136). 

4.6 Verkorting van die Gereformeerde Doopsformulier 
Van die tyd van Wezel af (1568) tot met die groot Nasionale 
Sinode van Dordtrecht in 1618-1619, het die Doopsformulier tel-
kens onder behandeling gekom en dit was dan ook met reg die tyd 
van vestiging van hierdie reformatoriese geskrif in die Gerefor-
meerde kerke in Nederland. Juis daarom is hierdie ontstaansge-
skiedenis 'n direkte deel van die geskiedenis van die Afrikaanse 
Gereformeerde Doopsformulier. 

Van groot belang is die hersiening van die formulier wat die 
Provinsiale Sinode van Suid-Holland in 1574 aangebring het. Daar 
is toe besluit om dit te verkort. (Olthuis, bl. 137) 

Omdat Datheen se formulier redelik lank geneem het om voor 
te lees, het predikante soms in die versoeking geval om gedeeltes 
uit te laat. Die Provinsiale Sinode van Suid-Holland het dit gevaar-
lik geag en reeds tydens die vergadering is 'n konsep van die ver-
korte formulier voorgelê en die volgende jaar is dit op die Nasio-
nale Sinode van Rotterdam (1575) goedgekeur (Olthuis, bl. 138). 

Met nog enkele wysigings van die Rotterdamse teks, kry ons 
dan die finale Gereformeerde Doopsformulier (met enkele ver-
skille) in sy verkorte vorm by die Nasionale Sinode van Dordtrecht 
in 1578 wat in 1580 te Atwerpen uitgegee is (Ibid, bl. 138). 

Van belang is dit om te weet dat niemand minder as Olevianus 
verkorting van die Doopsformulier nie veenslik geag het nie. Aan 
Bullinger skryf hy: „Miskien vind u dit (die formulier) wel lank. 
Maar deur die sakramentskwessie ontstaan al die teenswoordige 
twiste. Daarom moet ons om duidelik te wees, nie al te beknop 
wees nie". (Olthuis, bl. 137). 

Die Formulier vir Volwassener 
Aanvanklik het daar saam met die gewone Doopsformulier nie 
ook nog 'n ander een vir volwassenes bestaan nie, maar spoedig 
het daar 'n behoefte daarvoor in die kerke opgekom. Die rede was 
dat baie onder invloed van die Anabaptiste (Wederdopers) in hulle 
kinderjare ongedoop gebly het en telkens is die kerke dan met 
hierdie ongedoopte volwassenes gekonfronteer (Woelderink, bl. 
30). 

Die opmerklike is nou dat hierdie formulier vir volwassenes in 

20 



teenstelling met die eerste doopsformulier op Nederlandse bodem 
ontstaan het en nie uit die vlugtelingkerke gekom het nie. 

Die Provinsiale Sinode van Noord-Holland het in 1580 nog 
geoordeel dat elke kerk (gemeente) die doop moet bedien soos 
wat dit die stigtelikste kan gebeur. (Olthuis, bl. 185, Woelderink, 
bl. 30). 

Eers op die Nasionle Sinode van Brielle van 1603 is 'n formulier 
vir „outjariges" goedgekeur (Ibid). 

In Zeeland is daar ook in 1611 'n tweede formulier vir volwas-
senes uitgegee wat saam met die eerste een van Brielle die grond-
slag gevorm het vir die finale formulier wat deur die Nasionale 
Sinode van Dordtrecht in 1619 goedgekeur is (Woelderink, bl. 31). 
31). 
4.7 Die Rutgers-teks 
Dit is 'n groot leemte dat die Nasionale Sinode van Dordtrecht 
1618-1619 wat die lys van liturgiese geskrifte vasgestel het, nie vir 
'n finale teksuitgawe vir die kerke gesorg het nie (Woelderink, bl. 
31). As gevolg hiervan was daar 'n hele aantal verskillende tekste 
van die Doopsformulier in omloop en boekhandelaars was ook 
daaraan skuldig dat hulle deur onnoukeurigheid toegelaat het dat 
daar veranderings in die teks gekom het. Daaroor kla die ge-
skiedskrywer Trigland alreeds in 1651 (Wielenga, bi. 17). 

'n Verdere gevolg van onsekerheid oor die presiese teks van die 
liturgiese geskrifte in die Gereformeerde kerke was dat daar teen 
die begin van hierdie eeu 'n hewige polemiese stryd waaraan o.a. 
van die Gereformeerde kerke se kant dr. H.H. Kuyper en van die 
Hervormde kerk se kant dr. M.A. Goosen en dr. L.A. Langeraad 
deelgeneem het, gewoed het. (Vgl. Woelderink, bl. 31). 

Dr. F. L. Rutgers, hoogleraar van die Vrije Universiteit Amster-
dam, bygestaan deur professore H. Bavinck (destyds van 
Kampen) en A. Kuyper (Amsterdam), het toe na deeglike navor-
sing die mees outentieke teks (na hulle mening) daargestei, die so-
genaamde „Flakkeesche" uitgawe in 1897. Dit is by die Nasionale 
Sinode van die Gereformeerde Kerke te Arnhem in daardie jaar 
goedgekeur (Wielenga, bl. 17). 

Dit is hierdie Rutgersteks wat aan die begin van hierdie eeu 
ingang gevind het in die Gereformeerde Kerk in Suid-Afrika. Dit 
staan ook bekend as die „Flakkeesche" teks waaruit die 
Afrikaanse Doopsformulier vanaf die begin — toe vertaling ter 
sprake gekom het — vertaal is (Vgl. Handelinge van die Alge- 

21 



mene Sinodes van die Gereformeerde Kerk in S.A. 1916 bl. 55, 
1918 bi. 32, 1920 bl. 39) 

In 1927 (d.w.s. voordat die Afrikaanse vertaling ingevoer is) het 
die Algemene Sinode van die Gereformeerde Kerk in Suid-Afrika 
uitdruklik verklaar dat die Rutgersteks „die outentieke teks van die 
formuliere" is waaraan die predikante gebonde moet wees (Han-
delinge, 1927, bl. 35). 

4.8 Die Afrikaanse vertaling van die Doopsformulier 
Reeds in 1916 is daar in die Gereformeerde Kerk in Suid-Afrika 'n 
begin gemaak om die Belydenisskrifte en die Liturgiese formuliere 
in Afrikaans te vertaal (Handelinge 1916, bl. 55). Die samewer-
king van die twee ander Afrikaanse kerke (N.G. Kerk en N.H. 
Kerk) is dadelik gesoek en die gesamentlike poging sou in 1936, 
feitlik gelyktydig met die Afrikaanse Psalmberyming afgehandel 
wees. In 1937 is die Belydenisskrifte en Liturgiese formuliere vir 
die eerste keer amptelik uitgegee (Vgl. die uitgawe van die Psalm-
boek in Afrikaans, Kaapstad, 1937). 

'n Hersiene vertaling van die Liturgiese formuliere as 'n gesament-
like poging van die drie Afrikaanse kerke het daarna in 1976 en 
1977 gevolg (Die Kerkboek van die N.G. Kerk, Kaapstad. 1976; 
Die berymde Psalms ens., Eerste hersiene uitgawe, Kaapstad, 
1977). 

Die Gereformeerde Doopsformulier wat 400 jaar gelede onder 
vervolging in die viugtelingkerke gebore is, vind dus nog steeds 
onder die Afrikaanse volk en ook onder ander volke van Afrika 'n 
onbelemmerde voortgang. 

22 



Hoofstuk 5 

BOU EN STRUKTUUR VAN DIE 
GEREFORMEERDE DOOPSFORMULIER 

Alhoewel die Gereformeerde Doopsformulier in die vlugteling-
kerke gebore is, onder swaar vervolging, is dit tog merkwaardig 
dat dit saamgestel is met 'n pragtige harmoniese komposisie. Die 
bou en struktuur is een van die mooiste voorbeelde wat die argi-
tektuur van die 16de eeuse Reformasie op 'n unieke manier uit-
beeld. Inderdaad: gebore en nie gemaak nie! 

Die eerste ding wat opval is die feit dat die Doopsformulier 
hoofsaaklik in twee gedeeltes saamgestel is, 'n didaktiese (onder-
wysende) eerste gedeelte en 'n rituele (ceremoniële, liturgiese) 
tweede gedeelte. Die didaktiese of onderwysende gedeelte is van 
die begin af tot voor die eerste gebed. Dit geen verklaring van die 
betekenis van die heilige Doop. Die rituele tweede gedeelte be-
staan uit die gebed voor die doop, die vermaning en vrae aan die 
ouers, die doopsformule met plegtigheid en aan die slot die dank-
gebed. 

Die didaktiese (onderwysende) eerste deel van die Gerefor-
meerde Doopsformulier is nou juis die mees tipiese kenmerk van. 
die Hervorming. Hier is die duidelikste bewys dat die Gerefor-
meerdes dit as 'n eis gestel het dat die sakrament nooit (soos in die 
geval by Rome en ander kerke) ronder die prediking van die 
Woord moet bedien word nie. Hier is nie alleen ritus, ceremonie 
of plegtigheid nie, maar ook onderwysing. Hier word radikaal ge-
breek met, bygeloof asof die doopsbediening in sigself op magiese 
wyse die verlossing bewerk (die „ex opere operato" van die 
Roomse teologie). En juis om hierdie rede is die Gereformeerde 
doopsbediening 'n saak van die hele gemeente (kyk hoofstuk 1). 
Veral Calvyn het geweldig sterk aangedring op hierdie betrokken-
heid van die gemeente en daarom was die prediking wat die doop 
verduidelik (die formulier) so noodsaaklik. Die formulier van die 
Paltz druk dit so duidelik uit: „ . . auf dass sich ein jeder seins 
Tauffs wisse zu erinnern" 	sodat elkeen sy eie doop herinner! 

23 



Die didaktiese deel van die Doopsformulier bestaan weer uit 
twee dele: die eerste handel oor die betekenis van die doop in die 
algemeen en die tweede deel oor die kinderdoop in besonder. 

5.1 Die stem van die Heidelbergse Kategismus 
Die afkoms van die Gereformeerde Doopsformulier is onmisken-
baar. Gaan torring aan sy samestelling deur dele weg te laat of 
aanpassings te maak deur die volgorde om te ruil, dan loop jy 
gevaar om die klassieke indeling van ellende — verlossing — dank-
baarheid kwyt te raak. Dit is die lyn wat vanuit die boek Romeine 
via Calvyn loop na die Heidelbergse Kategismus. 

Dit is nie sonder betekenis dat Calvyn sy verklaring van die brief 
aan die Romeine juis by Straatsburg voltooi het nie en dat dit op 
daardie plek was wat hy sy Doopsformulier opgestel het nie. 
Daarin stel hy voorop: „Ons Here toon ons in watter armoede en 
ellende ons almal gebore is . . ." (Woelderink, bl. 58). En dit is 
ook die eerste deel van die Heidelbergse Kategismus. 

En so is die Gereformeerde Doopsformulier 'n egte kind van 
Heidelberg. 

In die tweede deel oor die verlossing word al die beloftes van die 
Drieënige God as Vader, Seun en Heilige Gees opgesom. Dit is 
alles God se soewereine, vrye genade wat bewys word in die gena-
deverbond wat Hy met ons opgerig het. 

En dan kom die pragtige sluitstuk van die dankbaarheid, die eis 
van gehoorsaamheid waartoe die kind van God juis so skerp deur 
die teken en seël van die doop opgeroep word. 

5.2 Die rituele gedeelte 
Hier onderskei ons tussen ten eerste: die gebed vóór die doop, ten 
tweede: die vermaning aan die doopouers, ten derde: die doopsfor-
mule en ten vierde: die dankgebed. 

Iets meer oor die bronne 
Datheen, bygestaan deur Van der Heyden het die oorspronklike 
Doopsformulier vir die Nederlandse Gereformeerde kerke uit ver-
skillende bronne. saamgestel: 

Die belangrikste bron was die Doopsformulier van Die Paltz 
wat op sy beurt sterk geleun het op die formulier van Calvyn. Dit 
geld veral die didaktiese gedeelte waarin daar ook gebruik gemaak 
is van Micron se „Christelijke ordinnancien". 

24 



Die opwekking tot die gebed is letterlik van Micron oorgeneem. 
Die gebed self het sy oorsprong, in die formulier van Luther van 

1523 asnok by die formulier van Zurich in dieselfde jaar en — wie 
weet — deur middel van die First Book of Common Prayer van 
Eduard VI van Engeland (Kyk hoofstuk 3). 

Die vrae aan die ouers is ontleen aan A'Lasco se formulier en 
die dankgebed weer hoofsaaklik aan die Londense „Liturgia 
sacra" (kyk hoofstuk 4). 

25 



Hoofstuk 6 

DIE SONDE-ELLENDE 

6.1 Die opskrif 
Jongste Afrikaanse teks: Formulier om die doop aan die kinders 
van gelowiges te bedien. 
Eerste Afrikaanse teks: Formulier om die heilige doop aan die kin-
ders te bedien. 
Rutgersteks: Formulier om den Heiligen Doop aan de kinderen te 
bedienen. 
Formulier van die Paltz: Form zu Tauffen. 
Formulier van 1566 (Datheen): Forme om den Heyligen Doop wt 
te rechten. 
Verkorte formulier 1578: Forme om den Heylighen Doop uyt te 
richten. 

Enkele opmerkings: 
6.1.1 Die oorspronklike woord vir ons formulier, was „forme", 
afkomstig van die Latynse „forma". Vergelyk ook Calvyn se „La 
Forme" in Frans. 
6.1.2 Aanvanklik was daar geen spesiale formulier vir volwas-
senes nie. Trouens, die Gereformeerde kerke het in die tyd van 
die Hervorming geen ander doop as die kinderdoop geken nie en 
daarom was 'n byvoeging „aan die kinders" onnodig. Deur die be-
weging van die Wederdopers (Anabaptiste) het baie kinders egter 
ongedoop gebly sodat die kerke veral in die tweede helfte van die 
16de eeu eenvoudig noodgedwonge moes sorg vir 'n formulier vir 
volwassenes. Eers in 1603 het dit tot stand gekom (Kyk hoofstuk 
4). 
6.1.3 Die toevoeging „ van gelowiges" het nogal in die kerkgeskie-
denis besware uitgelok van die kant van teoloë wat werk met 'n so-
genaamde uitwendige en inwendige verbond en die sigbare kerk 
(ook ongelowiges ingesluit) en onsigbare kerk (alleen gelowiges) 
en dat almal wat deel het aan die doop nie sonder meer gelowiges 
is nie. Die Hervormers het egter nooit met 'n uitwendige en 'n in-
wendige verbond of 'n uitwendige en inwendige kerk gewerk nie. 

26 



Ook die Gereformeerde Doopsformulier werk nie met sulke 
onderskeidings nie (Woelderink, .bl. 259). Ook die aanspreek-
vorm, „ Geliefdes in die Here Jesus Christus" dui daarop dat die 
kerk nie 'n oordeel oor die innerlike van die gemeente gaan fel nie. 
Vergelyk bv. hoe dat die apostel Paulus die sondige gemeente van 
Korinthe aanspreek. 

6.2 In sonde ontvang en gebore 
„Ten eerste: Ons en ons kinders word in sonde ontvang en gebore. 
Daarom is ons onder die toorn van God . . ." 

Om te begin met die erkenning van die mens se sonde en el-
lende, sy algehele doemwaardigheid en sy hopelose toestand in 
homself, is een van die eerste sluitstene van die Gereformeerde 
belydenis. Dit is ook die eerste deel van die Heidelbergse Kategis-
mus. Dit vertel van die mens wat „van nature geneig is om God en 
sy naaste te haat" (antw. 5) en van sy verdorwe aard wat kom „uit 
die val en die ongehoorsaamheid van ons eerste voorouers Adam 
en Eva in die Paradys en dat ons almal in sondes ontvang en 
gebore word" (antw. 7). 

In die oorspronklike Doopsformulier van 1578 staan die teks Ps. 
51:7 langsaan net soos by antw. 7 van die Heidelbergse Kategis-
mus. 

Calvyn se formulier maak ook juis aan die begin melding van die 
„ellende en bedorwenheid" waarin ons gebore word (kyk bylaag 
1). 

„Daarom (so sê die Gereformeerde Doopsformulier verder) is 
ons onder die toorn van God en kan ons nie in Sy ryk kom nie, 
tensy . . ." 

6.3 Die wedergeboorte 
Die toom van God en uitgesluit uit Sy koninkryk . . . TENSY . . . 
TENSY ONS WEER GEBORE WORD! 

Laat ons tog nie van die wedergeboorte 'n ingewikkelde, moei-
like, teologiese probleem maak nie, maar heel eenvoudig soos 'n 
kind dit raaksien: wedergeboorte = 'n nuwe lewe. 

Dit is geen produk van die mens self nie! Net soos met ons 
eerste geboorte is dit nie onsself wat aan ons die lewe gegee het 
nie. 

Ons het nie onsself laat gebore word nie. 
Ons het nie onsself verwek nie. 

27 



Net so kan ons nooit self ons eie nuwe lewe prakseer nie. 
In sy gesprek met Nikodemus het Jesus Christus hierdie weder-

geboorte beskryf as 'n geboorte uit die Heilige Gees (Joh.3). 
Die Heidelberger kom met dieselfde „tensy" as die Doopsfor-

mulier. Op die vraag of ons dan so bedorwe is dat ons heeltemal 
onbekwaam tot enige goed is en geneig tot alle kwaad, is die on-
dubbelsinnige antwoord: „Ja . . . tensy . . " „tensy ons deur die 
Gees van God wedergebore word" (antw. 8) 

Hierdie allernoodsaaklike wedergeboorte vir die nuwe lewe na 
die sonde-verdorwenheid, kan geen mens „maak" nie — alleen 
God die Heilige Gees. 

En hierdie belofte van die nuwe lewe word aan die kind by sy 
doop deur die Drieënige God gegee! 

Maar dit is jy, gedoopte, wat daarna sal LEEF — opnuut sal 
leef. 

Hoor net hoe stel Calvyn dit in sy Doopsformulier in 1541: 
„ . . . toe Hy (d.w.s. God) aan ons ons onreinheid en afstoot-
likheid openbaar en aangetoon het, het Hy ook uit Sy barmhar-
tigheid vir ons vertroosting gegee en aan ons belowe dat Hy ons 
met Sy Heilige Gees tot 'n nuwe lewe sal opwek om vir ons 'n 
toetrede tot Sy ryk te wees" 

Wedergeboorte en bekering wel onderskei, maar nooit geskei nie. 
Wedergeboorte en bekering het nie met twee verskillende sake te 
doen nie, maar dieselfde saak — ons redding en verlossing — word 
van twee kante besien. 

Dit is dan ook baie opmerklik dat die Gereformeerde Belyde- 
nisskrifte die begrippe wedergeboorte en bekering konsekwent 
i.v.m. die een saak gebruik. Laat ons 'n enkele voorbeeld noem. 
In art. 12 (3de en 4de hoofstuk) van die Dordtse Leerreëls lees ons: 

„Verder, wanneer God hierdie welbehae in die uitverkorenes 
uitvoer en die ware bekering in hulle werk, dan laat Hy aan 
hulle nie alleen uiterlik die evangelie verkondig en verlig Hy nie 
alleen hulle verstand kragtiglik deur die Heilige Gees nie, sodat 
hulle reg kan verstaan en onderskei die dinge van die Gees van 
God; maar Hy dring ook in tot in die binneste dele van die mens 
met die kragtige werking van dieselfde Gees wat die wederge-
boorte skenk . . ." 
Hiervan sê Woelderink: Hier is geen sprake van 'n wederge-

boorte wat eers gewerk word terwyl die bekering daarna gewerk 
word nie, of dat die bekering uit die wedergeboorte opkom nie, 

28 



maar deur die kragtige werking van die Heilige Gees wat wederge-
bore laat word, word ook die bekering gewerk. 

As die Heilige Gees die wedergeboorte werk, word 'n mens tot 
bekering gebring: (bl. 273). 

Wedergeboorte ook nooit sonder die Woord nie! 
In die Bybel, in 1 Petrus 1:23 lees ons: 

5 3 • • • Julie is wedergebore nie uit verganklike saad nie, maar 
uit onverganklike, deur die lewende Woord van God wat tot in 
ewigheid bly." 

Maar dit bly altyd God Self wat dit werk. Nie die Woord alleen 
sonder God nie, maar God alleen deur Sy Woord! Mooier as in die 
Gereformeerde Belydenis kan ons dit nie stel nie: 

„Dit is die wedergeboorte, die vernuwing, nuwe skepping, op-
wekking uit die dode en lewendmaking waarvan so heerlik in 
die Skrif gespreek word, wat God sonder ons in ons werk. En 
dit word in ons nie teweeggebring deur middel van die uiterlike 
prediking alleen of deur aanprysing, of deur enige werking van 
sodanige aard dat dit, nadat God Sy werk volbring het, dan nog 
in die mens se mag sou lê om wedergebore of nie wedergebore te 
word nie, bekeer te word of nie bekeer te word nie" (Dordtse 
Leerreëls, hoofstukke 3 en 4, nr. 12). 

6.4 Onderdompeling en besprenkeling 
Die Doopsformulier gaan verder deur te sé: 

„Dit word ons geleer deur die indompeling in en besprenkeling 
met die water." 

Vir die Afrikaanse indompeling het die oorspronklike, outen-
tieke teks die woord ondergang wat waarskynlik beter deur onder-
dompeling kon weergegee word. 

Oorspronkiik het die doop met onderdompeling plaasgevind in 
die water van die Jordaan (Matt. 3:6). Só is Jesus Christus ook 
gedoop. 

Dit is egter onwaarskynlik dat die 3 000 wat na die Pinksterfees 
in Jerusalem gedoop is, dit deur onderdompeling ontvang het 
(Hand. 2:41). In Hand. 16:33,34 lees ons van die sipier van Fillipi 
wat met al sy mense in die tronk gedoop is. Sou dit werklik onder-
dompeling wees? 

Besprenkeling is egter ook nie onskriftuurlik nie. In Esegiël 

29 



36:25 lees ons: „Dan sal Ek skoon water op julle giet, sodat julle 
rein kan word". 

Die besprenkeling met water word dan die uiterlike teken van 
die reiniging van sonde. Daar word ook gepraat van die „bespren-
keling met die bloed van Jesus Christus" (1 Petr. 1:2). 

En nou sê die Doopsformulier dat die wedergeboorte aan ons 
geleer word deur die onderdompeling en besprenkeling met die 
water., 

Dit vertel van ondergaan en opstaan. 
Wie gedoop word, word begrawe in die watergraf van die doop-

water en dit is 'n begrafnis met Christus: „Of weet julle nie dat ons 
almal wat in Jesus Christus gedoop is, in Sy dood gedoop is nie? 
Ons is dus saam met Hom begrawe deur die doop in die dood, 
sodat net soos Christus uit die dode opgewek is deur die heerlik-
heid van die Vader, ons ook so in die nuwe lewe kan wandel" 
(Rom. 6:3,4). 

Nou is dit uiters belangrik om te weet dat hierdie Bybelteks 
(Rom. 6:3,4) in die oorspronklike formulier van 1578 voorkom by 
die „ondergang en besprenkeling" — juis omdat dit 'n verduide-
liking van die essenssiële wedergeboorte is. (Dit is ironies dat by 
moderne pogings om die Doopsformulier te verkort juis hierdie 
belangrike Bybelse begronding weggelaat word. Vergelyk byvoor-
beeld pogings tot verkorting by die Nasionale Sinode van die Ge-
reformeerde Kerk in S.A. in 1976 — Handelinge, bl. 505 en 1979 
— Handelinge, bl. 494. Die N.G. Kerk het reeds 'n sodanige ver-
korting goedgekeur soos blyk uit Die Kerkboek 1976, bl. 21). 

6.5 Vermaning tot selfmishaging en verootmoediging 
„So word ons vermaan om 'n mishae in onsself te hé, ons voor 
God te verootmoedig en ons reiniging en saligheid buite onsself te 
soek". 

Die doop gee nie alleen onderwys nie, maar dit vermaan ook. 
Sigbare onderwysing en sigbare vermaning — dit is die sakrament. 
Dit is so eg gereformeerd vanuit die 16de eeu. En weer eens is dit 
die Heidelberger wat ons daarin voorgaan. Die Doopsformulier 
van die Paltz het dit reeds in 1563 geformuleer: 

„ . . . und vermanet uns derhaben heimit, dasz wir uns fr Gott 
demttingen, und ein miszfallen haben sollen an uns selbst." 

En presies so het Datheen dit reeds in die Gereformeerde 
Doopsformulier van 1566 in Heidelberg oorgeneem. 

30 



Maar dan het daar ook nog iets kosteliks bygekom: die doel van 
hierdie selfmishaging en verootmoediging voor God — „ons also 
bereydende, syn genaede te begeeren"! (Formulier van die Paltz: 
„und bereittet uns also Seine gnade zubegeren . . .") 
. . .sodat ons God se genade begeer! 

Ons kan selfs praat van 'n geniale greep: Sonder reiniging van ons 
sondes en sonder wedergeboorte kan ons die koninkryk van God 
nie ingaan nie. Maar as die Formulier kom met 'n vermaning — so 
vroeg alreeds — dan roep hy ons nie nou op om met goeie werke 
en mooi christelike dade verder te gaan nie, inteendeeel, ons word 
vermaan om geheel en al van onsself af te sien „en ons reiniging en 
saligheid buite onsself te soek", dus ook ons wedergeboorte in 
Jesus Christus. 

31 



Hoofstuk 7 

DIE VERLOSSING 

„Ten tweede: Die doop betuig en verseël aan ons die afwassing van 
die sondes deur Jesus Christus." 

7.1 'n Heilige sakrament 
Met die woorde „die doop betuig en verseël", sluit die Doops-
formulier direk aan by die definisie wat die Heidelbergse Kategis-
mus van die sakramente gee, nl. dat dit „heilige, sigbare waarte-
kens en seëls deur God ingestel (is) om ons deur die gebruik 
darvan die belofte van die evangelie des te beter te laat verstaan en 
te verseël . ." (antw. 66). 

Dat die sakrament heilig is, is konsekwent deur die Hervormers 
gehandhaaf. Juis in die Gereformeerde Doopsformulier het hierdie 
heiligheid van die sakrament van die eerste teks van Datheen in 
1566 af deurgaans beklemtoon. So word dit in die opskrifte tot 
met die eerste Afrikaanse teks gedoen en ook juis in hierdie ge-
deelte waar die verlossing geformuleer word: die heilige Doop 
betuig en verseël. 

*Waarom het die vertalers van die jongste Afrikaanse Doops-
formulier hier van die oorspronklike teks asook die Rutgers-teks 
afgewyk? Dit is opvallend dat hierdie vertalers ook nog op meer 
plekke die beskrywing van hierdie sakrament as heilig uitgelaat 
het, bv. by die betekenis van die doop in die Naam van die Heilige 
Gees (nie meer heilige sakramente nie) (bl. 110 van Geref. Psalm-
boek en bl. 17 van Die Kerkboek van die N.G. Kerk) en by die 
oproep tot gebed waar nie meer van „hierdie heilige" instelling 
gepraat word nie (bl. 111 van Geref. Psalmboek en bl. 18 van Die 
Kerkboek vna die N.G. Kerk). Nêrens kon ons 'n motivering of 
verduideliking van hierdie opvallende veranderings vind nie. Dat 
dit nou sonder meer verkeerde veranderings is, kan seker nie gesê 
word nie. Maar dit is tog jammer omdat die verbindingslyn met die 
definisie van sakramente ( „heilige, sigbare waartekens en seëls) 
nou in hierdie geval vir die eerste keer in die geskiedenis van die 
Gereformeerde Doopsformulier nie meer so duidelik is as in die 
* In Januarie 1982 het die Nasionale Sinode van die Gereformeerde Kerk in S.A. besluit om weer terug te 

gaan na die vertaling van die oorspronklike Rutgersteks. Hierdie boek was toe alreeds klaar gedruk. 

32 



oorspronklike teks nie. Visee merk op: Ons praat van heilige sak-
ramente, omdat hulle nie tekens en seëls van inter-menslike ver-
houdinge is nie, maar van die verbond tussen God en Sy gunsge-
note (Visee, bi. 69). 

7.2 Teken en seël 
Deur te betuig kom die sakrament van die doop met 'n bepaalde 
teken — water. Dit is die teken van reiniging en afwassing van vui-
ligheid. So word 'n bepaalde waarheid sigbaar aan ons verduide-
lik: soos wat water ons liggame reinig, so reinig die bloed van 
Christus ons van al ons sondes. 

Maar die doop is nie alleen 'n teken nie. Dit is nie slegs 'n sim-
bool nie (soos wat Zwingli geneig was om te leer nie), maar dit is 
ook 'n seël, 'n bewys, 'n versekering. 'n Seël (bv. van 'n koning se 
proklamasie waarop sy seël afgedruk is) dui op die egtheid. Dit is 
soos 'n naamtekening onder aan 'n tjek — die sigbare bewys dat 
dit eg is. 

Die Bybel self gebruik die begrip teken en seël om die boodskap 
en die egtheid van die sakrament aan te dui. In Rom. 4:11 lees ons: 
„En hy (d.w.s. Abraham) het die teken van die besnydenis ont-
vang as 'n seël van die geregtigheid van die geloof . . ." 

Wat is dit nou wat hier verseël word? Die uitverkiesing? Die we-
dergeboorte? Die mens wat gedoop word? 

Hier moet ons uiters versigtig wees. Nee, dit is nie die mens wat 
verseël word nie, maar volgens die Heidelbergse Kategismus word 
die beloftes van die evangelie verseël. Die sakramente is immers 
„waartekens en seëls deur God ingestel om ons deur die gebruik 
daarvan die belofte van die evangelie des te beter te laat verstaan en 
te verseël . ." 

Die BELOFTE word verseël — die belofte van „die afwassing 
van die sondes deur Jesus Christus" soos wat dit hier in diê Doops-
formulier staan. 

7.3 In die Naam van die Drieënige God 
„Daarom word ons gedoop in die Naam (van God), van die Vader 
en die Seun en die Heilige Gees." 

Weer eens het die vertalers van die jongste Afrikaanse Doops-
formulier 'n verandering van die oorspronklike teks aangebring: 
In die Naam „van God" is uitgelaat. In die outentieke Rutgers-
teks van 1897 word die aandag juis daarop gevestig dat daar ruim 

33 



21/2 eeue verloop het (d.w.s. tot 1897) voordat „het woord Gods, 
dat uit de oudste redactie van het Doopsformulier in den officiee-
len tekst weder opgenomen werd" (Rutgers, Liturgie ens., bl. 80). 
In die oorspronklike teks van 1580 staan dit baie duidelik (Olthuis, 
bl. 251). 

B. Wielenga benadruk hierdie punt baie sterk: „Dat het woord 
,Gods' weer is ingevoegd volgens de oorspronklike uitgawe is niet 
alleen een historische eisch, maar verdient ook aanbeveling om 
theologische reden. Vóór de ontplooiing der Drieëenheid moet de 
Eenheid van het Goddelijke Wezen gesteld." (Wielenga, bl. 41). 

Die woord „daarom" druk die verband uit tussen die afwassing 
van sondes deur Jesus Christus en die Naam van die Drieënige 
God. Dit is nie die doop self wat betuig en verseël nie, maar God. 

Uit wat verder volg blyk dit dat 
die VADER met ons 'n Genadeverbond oprig 
die SEUN ons verlos van al ons sondes 
die HEILIGE GEES in ons wil woon ens. 

7.4 In die Naam van die Vader 
„As ons in die Naam van die Vader gedoog word, betuig en ver-
seël die Vader aan ons dat Hy 'n ewige genadeverbond met ons 
sluit en dat Hy ons tot Sy kinders en erfgename aanneem. Daarom 
wil Hy ons met alle goeie dinge versorg en alle kwaad van ons 
afweer of tot ons beswil laat dien." 

In hierdie gedeelte vind ons weer eens afwykings van die oor-
spronklike teks: 

i. Die „ want" wat die aansluiting aan en die begronding in die 
vorige gedeelte gee, is weggelaat. Miskien is dit nie noodsaaklik 
dat die „want" daar moet wees nie, maar is dit wenslik? 
ii. In plaas van die woord „oprig" het die moderne Afrikaanse 
teks die woord „sluit" — die genadeverbond word gesluit. 
In die oorspronklike formulier van 1578 word die woord 
„oprichet" gebruik en dan word die twee Bybeltekste Gen. 
17:4 en 1 Pet. 3:20 as verwysing daar afgedruk. Dit dui op die 
oprigting van die genadeverbond — die woord wat deur die 
Statevertaling en die eerste Afrikaanse vertaling (1933) in hier- 
die verband gebruik word. Gaan ons na die oorspronklike taal 
Hebreeus, dan sien ons dat dit jufs die woord wat met „oprig" 
vertaal word wat in Gen. 17 gebruik word (die Hebreeuse 
woord „q-w-m"). Die ander woorde wat gewoonlik met „sluit" 

34 



vetaal word is die Hebreeuse woord„k-r-t". (Vergelyk prof. 
F.N. Lion-Cachet se beskrywing van die twee woorde, bl. 22-
23) 

7.5 Kinders en erfgename 
Deur die doop betuig en verseël God die Vader veraf twee dinge 
aan ons: dat Hy met ons 'n genadeverbond oprig (of sluit) en dat 
Hy ons as Sy kinders en erfgename aanneem. 

In die Nuwe Verbond (Testament) in die openbaring in Jesus 
Christus verdiep die begrip „volk van God" tot „kinders van 
God". Die bede „ons God" word in die Nuwe Testament ver-
diep tot „onse Vader". Dit is die belofte in Christus volgens 
Rom. 8:17: 

„. . . as ons kinders is, dan ook erfgename, erfgename van God 
en mede-erfgename van Christus." 
'n Erfenis word in 'n testament bepaal. Daar beskryf die vader die 
regte van sy kind. Daar beloof die vader wat hy aan sy kinders uit-
deel. 

En vir God se kind is die sigbare teken en seël dat hy werklik 
kind is en dat hy werklik erfgenaam is, die doop in die Naam van 
die Vader. 

Hier mag geen twyfel meer wees nie. Hier is alleen sekerheid. 
Hier moet kennis wees oor wat die genadeverbond beteken. Daar-
oor gee Calvyn aan ons 'n goeie insig. 

35 



Hoofstuk 8 

WAT IS DIE GENADEVERBOND? 

Dit is juis die Gereformeerde Doopsformulier wat die belangrik-
heid van God se verbond met die mens so sterk beklemtoon. 
Daaraan verbind God selfs Sy Naam by elke kind wat gedoop 
word: 

„As ons in die Naam van die Vader gedoop word, betuig en 
verseël God die Vader aan ons dat Hy 'n ewige genadeverbond 
met ons oprig . . ." 
(volgens outentieke teks) 

8.1 Ook juis die Gereformeerde Belydenis 
Dit is 'n tevergeefse poging om by die Roomse kerk of selfs in die 
Lutherse teologie te gaan soek na 'n duidelike uitgewerkte stand-
punt oor die verbond. Ook hierin is die Gereformeerde Belydenis 
uniek dat die leerstukke oor die verbond sterk na vore tree. Ook 
by die reformatore Bullinger, Calvyn, Olevianus, Ursinus en 
Guido de Brès vind ons heelwat stof daaroor. En dan is dit veral 
van Calvyn van wie se standpunte ons weldra deeglik sal moet 
kennis neem om sodoende die Gereformeerde Doopsformulier 
beter te verstaan. 

Opvallend is dit dat die Nederlandse Geloofsbelydenis en die 
Heidelbergse Kategismus juis die doop sien in verband met die ver-
bond: 

Ned. Geloofsbelydenis, art. 34: 
„ . . ons glo dat hulle (die kinders) gedoop en met die 

teken van die verbond verseël moet word, net soos die kindertjies 
in Israel besny is kragtens dieselfdé beloftes wat aan ons -kinders 
gedoen is." 

Heid. Kategismus, vraag en antw. 74: 
Die kinders is „net so goed as die volwassener in die verbond 
van God en Sy gemeente ingesluit." 

36 



Dordtse Leerreëls: 
Hier word uitvoeriger telkens oor die verbond gespreek en wel 
in die weerlegging en afwysing van die algemene, voorwaarde-
like verbondsleer van die Remonstrante (vgl. I 17; II 2,4,5; V 1. 
Kyk ook die eerste deel van II nr. 8). 

8.2 Verbond en testament 
In die Ou Testament kom die woord verbond byna 300 keer voor 
— 'n bewys van hoe belangrik dit is. Die Hebreeuse woord is „ be-
rieth". 

In die Nuwe Testament is die oorspronklike woord „diathéke" 
en hier kom dit 33 keer voor. 

Nou is die belangrike vraag: Waarmee word „berieth" in die Ou 
Testament en „diathéke" in die Nuwe Testament vertaal? 

Dit is opvallend dat die Griekse vertaling van die Ou Testa-
ment, naamlik die Septuagint (gewoonlik aangedui as LXX = 70, 
afkomstig van die sogenaamde 70 vertalers van die Ou Testament 
uit Hebreeus in Grieks tussen 250 en 130 v. C) die woord konse-
kwent vertaal met „diathéke". 

„Diathéke" was in Griekeland 'n term uit die gebied van die 
regswese. Dit behels 'n reëling wat deur één party gemaak word 
waarby die ander party slegs die keuse het om dit te aanvaar of te 
verwerp (vgl. Gerhard Kittel, Theologisch Worterbuch zum 
Neuen Testament, deel 2, Stuttgart 1935). Prakties is die woord 
„diathéke" sinoniem met die Latynse „testamentum" = die laaste 
wilsbeskikking wat ook in die Afrikaanse taal as testament be-
kendstaan. 

F.J. Pop sê in sy „Bijbelse Woorden en hun geheim" (sterk ge-
baseer op Kittel) i.v.m. die vertaling van „berieth" met „dia-
théke" dat die verhouding tussen Jaweh (= HERE) en Israel geen 
kontrak tussen twee partye is nie, maar dat dit unilateraal (= een-
sydig) is, uitgaande van God. Die Griekse woord vir 'n kontrak 
tussen twee ewe-belangrike partye is„sunthéke", mar die LXX ge-
bruik jufs nie hierdie woord vir „berieth" (= verbond) nie, maar 
„diathéke" (= testament). Laat ons Pop nogeens aan die woord 
stel: 

„De Septuaginta is te diep doordrongen van het feit, dat het 
oudtestamentische berith veel meer een eenzijdige wilsbe-
schikking Gods is, die de ander slechts kan aanvaarden of ver- 

37 



werpen, dan dat hij hier het woord syntheke (overeenkomst na 
overleg) kon gebruiken." 
Verder: „diathéke" = testament. Vandaar kom ons tot die be-

naming Ou Testemant en Nuwe Testament. 

8.3 Verbond as testament by Calvyn 
In die Latynse taal is daar drie woorde waarmee verbond vertaal 
word, naamlik „testamentum", „foedus" en „pactum". In kort 
kan ons volgens die beste woordebóeke (waaronder die gesagheb-
bende Lewis en Short) die verskillende betekenisse soos volg 
aandui: 

Testamentum: 
Dit hou verband met die woord „testor" = getuie, iemand wat 
bewyse gee. Dit het ook te doen met „testamonium" = getuie-
nis, attestasie (vgl. die Engelse woord „testimony"). 
Testamentum = die publikasie van iemand se laaste wilsbeskik-
king, m.a.w. 'n testament. Dit is 'n publieke getuienis en dit is 
unilateraal (eensydig) van die kant van die testamentmaker af. 
Hy maak hierdie testament sonder vooraf raadpleging of 'n oor-
eenkoms met die ander „party" of erfgenaam. 

Foedus: 
Dit is ten eerste 'n term uit die politieke wêreld. Dan het dit uit 
en uit die betekenis van verdrag, ooreenkoms, kontrak, bondge-
nootskap. Hier is die strekking duidelik bilateraal (tweesydig) 
tussen twee partye. Dit geskied na beraadslaging en ooreen-
koms. Later kry die woord „foetus" ook sakrale betekenis as 
dit aangewend word om die verbond tussen die gode en die 
mense aan te dui. Reeds in die 3de eeu vind ons die woord op 
christelike erf. Tertullianus, skepper van Latyn as kerktaal en 
Novatianus, presbiter van Rome en bekend vanweë 'n skisma 
oor die tug, gebruik reeds die woord „foedus" vir verbond. 

Pactum: 
Dit is 'n wettige ooreenkoms of kontrak tussen twee of meer 
partye. Dit kan bv. 'n verdrag tussen lande wees; vgl. die Eng-
else „pact", bv. „Warsaw pact". 
En as Calvyn nou sy Institusie gaan skryf, watter een van hierdie woor-
de vir verbond gaan hy gebruik? Hy skryf naamlik in Latyn. 

38 



In die 1536-uitgawe word „testamentum" meer as 20 keer vir ver-
bond gebruik en „foedus" slegs twee keer. „Pactum" word hier 
glad nie gebruik nie. In die latere uitgawes kom die woorde 
„foedus" en „pactum" vir die verbond wel na vore (waarskynlik 
vanuit Calvyn se regsagtergrond en onder invloed van iemand soos 
Bullinger), maar die begrip „testamentum" geniet steeds by verre 
die voorrang, bv. in die 1559-uitgawe van die Institusie (ongeveer 
vyf maal groter as die eerste uitgave) word „foedus" ongeveer 50 
keer gebruik en „testamentum" 170 keer! „Pactum" kom dan 
slegs 15 keer voor. 

Wat vertel hierdie ietwat vervelige statistieke aan ons? Dit is 
naamlik dat die betekenis vir God se verbond by Calvyn baie sterk 
in die betekenis van testament staan. 

So kan selfs 'n kind die verbond verstaan: God is die testament-
'maker en ons is as kinders die erfgename. 

8.4 Verbond as testament in die Nagmaalsformulier 
Vir meer as vier eeue het die Gereformeerde Doopsformulier en 
die Gereformeerde Nagmaalsformulier hand aan hand 'n verenig-
de front teen dwalings en ketterye met die sakramente gevorm. 
Saam het hulle uit die branding van die Reformasie gekom. Saam 
het hulle die storms van die tyd getrotseer. Saam is hulle gebou op 
die vaste fondamente van die Skrif en die Gereformeerde Belyde-
nis. Aan altwee kleef nog die reuk van martelaarsvure. 

Saam sou ook hierdie formuliere die verbond van God duidelik 
voorop stel. 

Terwyl ons besig is met die Doopsformulier, kom die vraag on-
willekeurig op: Wat sê die Nagmaalsformulier van die verbond? 

In kort: Volgens die Nagmaalsformulier is die genadeverbond en 
die nuwe testament sinoniem. Hy praat van „die nuwe en ewige 
testament, die verbond van die genade" (bl. 123, Psalmboek). 

Daarby word direk by die Heilige Skrif aangesluit as 1 Kor. 
11:23-29 aangehaal word, o.a. : „Hierdie beker is die nuwe testa-
ment in my bloed . . ." 

(Terloops : Waarom is daar by die nuwe Afrikaanse vertaling so 
sterk met die snoeimes t.o.v. die begrip testament gewerk dat dit 
slegs by vier plekkke as 'n vertaling van „diathéke" oorgebly het? 
Was dit 'n toegewing aan die oorheersende „foedus"-begrip wat 
veral vanaf die 17de eeu so sterk na vore getree het sodat daar na-
derhand selfs 'n „foederaal-teologie" ontstaan het? Die feit bly 

39 



staan dat die oudste Latynse vertalings (toe Latyn nog gepraat is) 
die begrip „testamentum" baie sterker gebruik het. In die Vulgata 
(Latynse vertaling in 4de eeu) is laasgenoemde konsekwent in die 
Nuwe Testament gebruik. Selfs die Afrikaanse „verbondsark" in 
Openb. 11:19, is in die Vulgata „arca testamenti". 

Die kerkvader Hieronimus se uitspraak is uiters belangrik: 
„Terwyl ons in die Grieks (bedoelende hier die Nuwe Testa-

ment) ,testamentum' lees, is daar vir die Hebreeuse taal (bedoe-
lende hier die Ou Testament) foedus en pactum en dit stem ooreen 
met ,berieth' (vgl. die standaard Latynse Woorde boek „Thesau-
rus linguase Latinae", Stuttgart — nog steeds in wording). 

Teen hierdie agtergrond, naamlik dat die begrip verbond vir die 
reformatore jufs ook testament is, verstaan ons dan die volgende 
uitdrukking in die Doopsformulier: 

”As ons in die Naam van die Vader gedoop word, dan betuig 
en verseël God die Vader aan ons dat Hy 'n ewige genadever-
bond met ons oprig en dat Hy ons tot Sy kinders en erfgename 
aanneem." 

8.5 Ander belangrike uitsprake van Calvyn 
Om die huidige Doopsformulier te verstaan, moet 'n mens die pad 
terugloop tot die Gereformeerde Doopsformulier wat Calvyn in 
Straatsburg in 1541 opgestel het. En om daar weer duidelikheid 
oor sy verbondsopvatting te kry, moet ons ook sy ander geskrifte 
gaan lees. Dit bring ons by enkele belangrike aspekte wat ons 
moet uitlig om as duidelike bakens te kan dien: 

(Aanhalings volgens die Versamelde Werke van die Reformatore, 
naamlik „Corpus Reformatorum" , Brunswick 1863-1900, afgekort as CR 
met die deel en kolom.) 

3.5.1 Die eenheid tussen die Ou- en Nuwe Testament (verbond) 
Calvyn het baie vroeg in sy reformasiewerk besef dat om die ver-
bond reg te verstaan, moet 'n mens die Skrif reg verstaan. Om die 
verbond te verduidelik, moet jy eenvoudig begin om die Skrif te 
verduidelik. 

Alreeds in die 1539 uitgawe van die Institusie wy hy 'n hele 
hoofstuk aan die ooreenkoms en verskil tussen die Ou- en Nuwe 
testamente. 

Hierdie saak is vir hom so belangrik dat hy sy gedagtegang 

40 



verder ontwikkel sodat dit in die 1559 uitgawe twee hoofstukke 
word. 

Wat nou hier besonderlik opval is dat die begrippe testament en 
verbond vir Calvyn deurgaans identies is. 

Sy uitgangspunt in sy eie woorde is die volgende: 
„Die verbond met al die vaders (O.T.) verskil in wese en saak in 

die geheel ,nie met die verbond met ons (N.T.) nie, maar is die-
selfde. Alleen die bediening verskil" . 

Hierdie eenheid (gelykheid) tussen die Ou- en Nuwe Testa-
mente bestaan vir Calvyn dan in drie dinge: Ten eerste dat die basis 
dieselfde is, naamlik God se genade in Jesus Christus; ten tweede 
dat die beloftes van die ewige lewe dieselfde is en ten derde dat 
daar slegs één Middelaar is, naalik die Messias, die Christus (Insti-
tusiè, II, x,2). 

Daar is in werklikheid nie twee verbonde nie, maar twee bedie-
nings van dieselfde verbond. Ons kan ook praat van twee fases. 
Die verskil lê dus nie in die inhoud ( „substantia" is die Latynse 
woord wat Calvyn gebruik) nie, maar in die twee wyses waarop dit 
bedien word. Dit is 'n verskil van „modus". Hierdie verskil in die 
manier van bediening in die Ou- en Nuwe Testamente, maak 
Calvyn in vyf punte duidelik: 
i. In die Ou Testament manifesteer God die hemelse erfenis 

hoofsaaklik in aardse seëninge. 
ii. In die Ou Testament „word slegs 'n beeld van 'n skaduwee van 

die liggaam gesien, terwyl die Nuwe Testament die aanwesige 
werklikheid en die ware liggaam vertoon" (II,xi,4). 

iii. Daar is 'n verskil tussen die wet wat „'n letterlike leer" 
genoem word en die evangelie wat die „geestelike leer" 
genoem word. Dit is egter nie 'n verskil van inhoud nie, maar 
van graad. 

iv. Die Ou Testament is 'n testament van diensbaarheid en die 
Nuwe Testament is 'n testament van vryheid. Calvyn baseer dit 
op Romeine 8:15 en Galasiërs 4:22. 

v. Die Ou Testament implementeer die verbond met één volk, 
naamlik Israel, maar die Nuwe Testament bedien dit tot alle 
volke tot wie die evangelie kom. 

Om nou die eenheid en die onsekerheid tussen die Ou- en Nuwe 
Testamente te handhaaf, wys Calvyn dan verder daarop dat ons 
baie ernstig moet rekening hou met die tyd, die plek en die volk in 
die Skrifopenbaring (Latyn: „temporum, loci gentis conditione"). 

41 



8.5.2 Alles in Christus 
Vir Calvyn staan Christus altyd in die sentrum van die verbond. 
Hy sê dat die verbond in Christus begin is (CR 50:213). In Hom 
het ons 'n ewige verbond (CR 40:397). Christus skenk die krag van 
die Heilige Gees waardeur ons die verbond se verpligtinge nakom, 
anders was die verbond tevergeefs (CR 41:617). In die verbond is 
Christus ons Leier (CR 26:242, 27:39, 40, 36:378). 

Alreeds in die heel eerste uitgawe van die Institusie (1536) stel 
Calvyn die plek van Christus so sentraal dat hy op grond van 2 
Kor. 1:20 sê: „Dit (is) gewis en seker dat geen belofte van God al 
ooit aan die mens gemaak is behalwe in Christus nie" (Vertaling 
deur H.W. Simpson, 1980, bl. 233). 

8.5.3 Verbond uit genade 
Calvyn noem Christus ook die fondament van die verbond. Dit is 
'n verbond uit genade. Dit sê hy baie duidelik in sy verklaring van 
Gal. 3:16: „Indien Christus die fondament van die verbond is, dan 
volg daaruit dat dit onverdiend en uit genade is". 

Let daarop dat Calvyn nie praat van die verbond van die genade 
nie, maar uit die genade. Saaklik beteken dit seker dieselfde, maar 
dit is jufs in hierdie verband dat dit opmerklik is dat Calvyn selde 
die uitdrukking „foedus gratiae" (= verbond van genade) ge-
bruik, maar meestal „foedus gratiutum" (= verbond uit genade). 

8.5.4 Belofte en eis 
Voortdurend beklemtoon Calvyn die feit dat die verbond uit be-
loftes bestaan, maar dat daar ook bepaalde eise gestel word. 

God gee nie alleen in Sy verbond beloftes nie, maar Hy vra ook 
gehoorsaamheid. 

Sonder hierdie gehoorsaamheid in die verbond, beteken die be-
loftes niks. Aan die beloftes is volgens Calvyn voorwaardes ver- 
bonde (Latyn: „conditiones") (CR 26:532, 524). Hy stel dit selfs 
so sterk dat Christus ons aanneem op voorwaarde, dit is met die 
belofte dat Hy ons sal regeer deur Sy Heilige Gees (CR 28:514). 

Hierdie voorwaarde kan ons egter nie uit onsself nakom nie, 
maar alleen deur die geloof wat die gawe van God is (CR 51:165). 

Calvyn sê baie duidelik dat die verbond nie van die geloof van 
die volk afhang nie (CR 38:202). 

Nietemin, die geloof is die vernaamste diens wat God van ons 
vra (CR 52:227). Daarom Ik Calvyn voortdurend so 'n sterk 

42 



nadruk op ons roeping, ons geloof en ons liefde. Die beloftes moet 
beantwoord word, al is die antwoord ook alles God se genade. Jy 
as mens word verantwoordelik gehou. Al beweer iemand duisend-
maal dat hy God liefhet, is dit alles ydelheid as sy hele lewe nie 
daaraan beantwoord nie (CR 29:59, 38:100 e.v. , 25:29, 41:135). 

Ons kan dit so verstaan: die beloftes van die verbond realiseer 
langs die pad van gehoorsaamheid aan God. 

In die Gereformeerde Doopsformulier kry ons dan ook die dui-
delike refrein van hierdie eis van gehoorsaamheid in die verbond 
as dit sé: 

„Aangesien daar in alle verbonde twee dele is, daarom word 
ons ook weer van Godsweg deur die Doop vermaan en verplig tot 
'n gehoorsaamheid" (Volgens die eerste Afrikaanse vertaling, Die 
nuwe Afrikaanse vertaling het hier 'n slordige fout: die „dele" 
(d.w.s. die belofte en eis) word verander in „kante" en die voor-
setsel „deur", is verander na „in". Ons kom later hierop terug). 

8.5.5 Twee soorte kinders van die verbond 
Calvyn sê dat die geloof skeiding maak tussen twee soorte seuns 
(van die verbond), die geestelike en die vleeslike seuns (CR 
23:350). Hy onderskei selfs tussen twee soorte uitverkorenes, want 
daar is volgens hom ' n tweërlei verkiesing. In sy kommentaar oor 
Esegiël 16:21 lees ons die volgende: 

„Ons sien dus dat daar tweërlei verkiesing is omdat Hy (d.i. 
God) die hele geslag van Abraham in sy geheel uitverkies het. 
Hulle het almal die besnydenis gemeenskaplik gehad en dit was 
vir hulle 'n teken en onderpand van die aanneming. Aangesien 
God alle kinders van Abraham van die kleinste tot die grootste 
wou laat besny, het Hy hulle ook tegelyk tot Sy kinders verkies: 
dit was die één soort verkiesing gewees. Die ander, was ver-
borge, omdat God uit die menigte die wat Hy wou, uitgekies 
het: en hulle is kinders van die belofte, die oorblyfsel volgens 
die verkiesing van genade soos wat Paulus daarvan spreek in 
Rom. 11:9." 

Calvyn spreek ook van algemene en besondere aanneming van kin-
ders (Verklaring van Gen. 25:23) en van algemene en besondere 
roeping (Institusie, III, xxi, 7 en xxiv, 8). 

Calvyn beperk dus nie die verbond tot uitverkorenes alleen nie. 
In sy verklaring van Rom. 9:6 sê hy dat God Sy verbond nie 
minder by Ismael as by Isak verseël het nie. 

43 



'In 'n preek oor Deut. 23:7 e.v. leer hy dat daar twee soorte ver-
bondskinders is. Daar sê hy dat Isrnael en Esau die seën van die 
verbond verwerp het. 

So kry ons dan onder die verbondskinders hulle wat die verbond 
verbreek of dit vernietig deur hulle ongehoorsaamheid (CR 
38:687). As verbondsbrekers verwerp hulle die verbond en maak 
dit ydel (CR 38::690). 

Die verbondsbrekers word ook deur Calvyn hipokriete (= hui-
gelaars, skynheiliges) genoem solank as wat hulle nog onder die 
verbondskinders is (CR 42:331). Die hipokriete kan onder die lede 

-- ,van die kerk vermeng wees omdat hulle nie aan die kaak gestel 
word nie of omdat die tug nie oor hulle toegepas word nie (Institu-
sie , IV, i,7). Holle is die mense met hulle skynheilige „mooi ma-
niere' ( „belles mines", CR 26:287) wat God se beloftes misbruik 
(CR 28:466). 

Dit is om hierdie rede — dat daar hipokriete in die gemeente is 
— dat Calvyn so sterk aandring dat elkeen sy/haar lewe moet 
ondersoek. By elke gelowige is daar selfs 'n wortel van skynheilig-
heid (CR 41:522). 

Voorts lê Calvyn ook sterk nadruk op die voorbereidingspredi-
king voordat die Heilige Nagmaal gebruik word (CR 51:578 en 
591). 

Die verbond moet bewaar word, want buite die verbond — so sê 
die Geneefse Hervormer — is die mense soos wilde diere wat oor 
die berge en deur die woude swerf (CR 23:237). Maar binne die 
verbond kan God se kinders veilig wees soos Sy kudde (CR 
29:723). 

8.5.6 Die vloek oor verbondsbrekers 
Calvyn benadruk dit dat die verbondsbrekers die vloek van die 
verbond kan verwag. Ongehoorsame verbondskinders wat die be-
loftes verwerp dra in die teken van die verbond (in die O.T. die 
besnydenis en in die N.T. die doop) reeds die teken van die ver-
doemenis (CR 52:21. Vgl. ook 25:459). As hulle hul nie bekeer 
nie, gee God hulle oor aan die satan (CR 26:433). Hy neem hulle 
weg uit die getal van Sy skepsels (CR 28:532). 

Vir die ongehoorsame verbondskinders wat hulle nie bekeer 
nie, beteken die verbond volgens Calvyn dus dreiging (CR 38:107) 
en uitbanning (CR 51:365). 

Maar juis daarom moet die prediking van die evangelie so dring- 

44 



end noodsaaklik tot hierdie verbondsbrekers kom: hulle moet te-
rugkeer na die verbond! Tot op die laaste moet aan hulle verkon-
dig word dat God wonderlike beloftes aan hulle geskenk het uit 
genade. Hulle moet dit nie verag nie. Hulle moet dit nie verwerp 
nie, want dan kom God se verbondswraak oor hulle. 

Dit is nie God wat Sy verbond verbreek nie, nee, „al Sy beloftes 
bly van krag tot in die duisendste geslag . ." (Ps. 105:5, berymd). 

So kan gedoopte kinders tog ongehoorsame kinders word — 
verlore kinders, maar tog kinders. Selfs in die gelykenis van die 
ryk man en Lasarus spreek Abraham die ryk man steeds aan as 
„kind", selfs as hierdie ongehoorsame mens alreeds in die verdoe-
menis is (Luk. 16:25). 

En, die verlore seun bly steeds die vader se seun, net so seker — 
so sê Calvyn — as wat 'n verlore skaap 'n skaap is en bly. Hy sê 
voorts dat Christus selfs aan die verworpenes die naam van skape 
gee omdat die prediking tot die hele volk kom (Vergelyk Calvyn se 
verklaring van Matt. 10:6 „ . . . gaan liewer na die verlore skape 
van die huis van Israel"). 

Dit is nou met hierdie. Genadeverbond waarmee die heilige doop 
alles te maak het. 

Met die heilige doop het God Sy verhouding met Sy verbonds-
kind bepaal. 

Daarmee het Hy Sy verbond amptelik beseël en bekragtig. 
Daarmee het Hy die sigbare bewys van Sy beloftes gegee. 
Dit was God se daad. 
Hy het Sy Naam daaroor uitgeroep. 
Daarmee het God bewys dat Hy na ons toe gekom het. 
Dit is nie 'n bewys dat ons na Hom toe gegaan het, dat ons sulke 

goeie mense is nie . . . 
Dit is nie 'n bewys van ons geloof nie en Sy beloftes is ook nie af-

hanklik van ons nie. 
Nee, jou doop — dit is God se offisiële dokument van Sy testa-

ment (verbond) waarin Hy belowe dat jy Sy erfgenaam is. 
Hoe gaan jy nou verder met hierdie testament werk? Laat 

rondlê? Verwaarloos? „ . . . daarom word ons ook weer van 
Godsweë deur die Doop vermaan en verplig tot 'n nuwe gehoor-
saamheid" . 

45 



Hoofstuk 9 

ONS DOOP DIE REGUITPAD NA GOD 

In sy preek oor Efesiërs 4:1-5 het Calvyn 'n merkwaardige ding 
gesê: 

„Die doop is die reguitpad na u God" (Le Baptesme nous con-
duit droit a Dieu — CR 51:528) 

In 'n ander preek (oor 1 Kor 10:1 — 5) sê hy weer dat die sakra-
ment soos 'n leer is om ons tot in die hoogte te bring. Ons is te 
lomp en te swaar en sal ons nek breek as ons dit sonder die sakra-
ment probeer doen (CR 49:587). 

9.1 God se pad na ons 
Die reguitpad lê vir die gedoopte oop na God. 

Daar is 'n leer waarlangs ons kan opklim na die hoogte. 
Maar dit is alles God Self wat hierdie dinge doen. 
God gee die doop. 
God bevestig Sy Woord. 
God gee Sy beloftes. 
Hy maak die pad oop . . . deur die sigbare Woord — die doop. 
En Hy doen dit met Sy kind — hoe klein en nietig en swak 

daardie kind ook al mag wees en sonder dat daardie kind nog een 
enkele iets vir God gedoen het. 

Dit is alles God se genade — 100 % die vrye, soewereine 
genade van 'n almagtige God wat sy „grondelose barmhartigheid" 
(die woorde in die outentieke teks van die formulier) aan Sy ver-
bondskind bewys. 

En al kan hierdie kind nog nie eens die preek van die dominee 
verstaan nie. Al is daardie oortjies van die klein kindjie nog nie in 
staat om die woorde van die Evangelie van die kansel op te vang 
en met die verstand te verwerk nie, is dit tog God se kind. 

Dit gaan Hy dan ook sigbaar bewys. Hy gaan die officiële waar-
borg en sekuriteit van Sy kant af voor baie getuies gee. Die hele 
gemeente kan dit sien. 

Die kind se naam word self uitgeroep. Die kind word direk aan-
gespreek en wel in die NAAM van die Drieënige God. Dit was 
Christus se bevel (Matt. 28:19). 

46 



Soos by 'n wettige dokument gee God as't ware sy naamteke- 
ning. 

Daarop borduur die Doopsformulier voort: 
As ons in die Naam van die Vader gedoop word . . . 
As ons in die Naam van die Seun gedoop word . . . 
As ons in die Naam van die Heilige Gees gedoop word . . . 

9.2 In die Naam van die Seun 
As ons in die Naam van die Vader gedoop word, het ons die bewys 
en versekering dat God ons ingetrek het in die geweldige saak van 
Sy verbond. Die doop is as't ware vir elke gelowige die „kwitan-
sie" dat hy of sy die erfgenaam van God se ewige testament is. 

En God hou Sy verbond van geslag tot geslag: 
„Die Heer wat van geen wankel weet nie, 
sal nimmer sy verbond vergeet nie; 
al sy beloftes bly van krag 
tot in die duisendste geslag. 
Verbond met Abraham, sy vrind, 
bevestig Hy van kind tot kind."(Ps. 105:5) 

Maar hoe lyk nou die erfenis van hierdie verbond of testament? 
Dit kan saamgevat word in veral twee dinge: die verlossing deur 

Jesus Christus en die verheerliking deur die Heilige Gees. 
„As ons in die Naam van die Seun gedoop word, verseël die 

Seun aan ons dat Hy met Sy bloed al ons sondes afwas . . ." 
Meteen word die doopbak verbind met die kruis op Golgota. 
En die water vertel van die bloed van Christus. 
Reeds op die Pinksterdag roep die apostel Petrus die toehoor-

ders op om hulle te laat doop „in die naam van Jesus Christus" 
(Hand. 2:38). 

In Hand. 8:16 lees ons van die Samaritane wat gedoop is „in die 
naam van die Here Jesus". 

In Hand. 19:5 word vertel hoe dat Paulus die mense in Efese 
gedoop het "in die Naam van die Here Jesus". 

Wat beteken dit nou om met die bloed van Christus gewas te 
word? 

Die eerste opsteller van die Gereformeerde Doopsformulier, 
naamlik Datheen in Frankenthal in 1566, het hierdie woorde direk 
uit die Doopsformulier van die Paltz oorgeneem („dieselbige mit 
seinem Blut abgewshen . ."). 

En hierdie woorde (met Sy bloed afwas), kom weer direk uit die 

47 



Heidelbergse Kategismus in Sondag 26. Daar word die vraag dan 
ook gevra wat dit beteken om met die bloed van Christus gewas te 
word? 

„Dit is om van God vergewing van sondes uit genade te ont-
vang ter wille van die bloed van Christus wat Hy in sy offer-
hande aan die kruis vir ons vergiet het . . ." 

Let op dat die Doopsformulier nie in die toekomende tyd praat 
nie, maar in die teenwoordige tyd! Hy sê nie dat die doop 'n belofte 
is dat Christus wel eendag in die toekoms jou nog van jou sondes 
sal was nie maar Hy gee hier en nou die versekering: 

Ek was jou van al jou sondes. 
Ek vergeef jou al jou sondes. 

Hiervan is die doop dwarsdeur jou lewe 'n blywénde bewys. Jy 
is in die Naam van die Seun gedoop. Die Seun gee feitlik Sy naam-
tekening, Sy waarborg, Sy sekuriteit: Aan die kruis het Ek my 
bloed vir jou gegee en elke dag kan jy daaraan vashou. 

En Christus verbind selfs Sy Persoon aan die gedoopte. Om in 
Sy Naam gedoop te word beteken ook „ dat Hy ons in die gemeen-
skap van sy dood en opstanding inlyr 

Dit beteken heel eenvoudig dat Christus Homself so met ons 
verbind, dat ons één liggaam met Hom word — Hy die Hoof en 
ons die lede. Om hierdie rede word ons as lidmate van Sy ge-
meente gedoop. Ons is nie maar 'n los klomp indiwidue nie, maar 
ons word as lidmate van die kerk gedoop. 

Die verseëling in die Naam van die Seun beteken ook nog ten 
slotte dat ons deur God ter wille van Christus vrygespreek is van al 
ons sondes. Hy verklaar ons regverdig. Die formulier van die Paltz 
sê onder hierdie punt (in die Naam van die Seun) dat Hy ons met 
Sy geregtigheid beklee het ( „mit seiner gerechtigheid beleidet"). 

Die belofte van vryspraak en onskuldigverklaring gee Christus 
alreeds Self by die doopbak. 

9.3 In die Naam van 'die Heilige Gees 
„Desgelyks, as ons gedoop word in die Naam van die Heilige 
Gees, dan verseker die Heilige Gees ons deur hierdie heilige Sak-
rament dat Hy in ons wil woon en ons tot lidmate van Christus wil 
heilig deur tot ons eiendom te maak wat ons in Christus besit, 
naamlik die afwassing van ons sondes en die daaglikse vernuwing 
van ons lewe, totdat ons eindelik onder die gemeente van die uit- 

48 



verkorenes in die ewige lewe onbevlek sal word." (Ou Afrikaanse 
vertaling) 

Met opset neem ons hier die ou Afrikaanse vertaling omdat dit 
nader aan die outentieke teks is. 

Soos die Vader en die Seun, kom die Heilige Gees ook tot die 
verbondskind met besondere beloftes. Hy verseker ons daarvan. 
Hy gee Sy woord — Sy sigbare Woord, die heilige sakrament. (On-
verklaarbaar dat die nuwe Afrikaanse vertaling hier soos ook 
elders die woord „heilig" uitgelaat het). Die oorspronklike teks 
van 1578 het ook nog die woorde „door sijnen Dienaar" hierin. 

Heel eerste word die inwoning van die Heilige Gees hier beloof. 
Dit sien direk op die vrug van Christus se verlossingswerk, naam- 
lik die uitstorting van die Heilige Gees met Pinkster (Hand. 2). 

Ook hier sien ons die noue band tussen die Doopsformulier en 
die Heidelbergse Kategismus waar die gelowige bely dat die Hei- 
lige Gees „ook aan my gegee is om my deur 'n ware geloof 
Christus en al Sy weldade deelagtig te maak, my te troos en ewig 
by my te bly." (Sondag 20) 

Hiervan is die doop 'n versekering. 
En hierdie inwoning van die Heilige Gees in die verbondskind is 

allernoodsaaklik. Daarsonder sou wedergeboorte, bekering, 
geloof, liefde, ens. onmoontlik wees. 

Alleen deur Hom word ons „Christus en al Sy welddade deelag-
tig" 

Alleen Hy kan ons troos (met God se Woord). 
Alleen Hy maak die erfenis van die verbond 'n werklikheid. 
Alleen Hy gee aan ons die eiendomsreg op „wat ons in Christus 

besit, naamlik die afwassing van die sondes en die daaglikse ver-
nuwing van ons lewe . . ." 

As die Heilige Gees op 'n mens beslag lê, as Hy in ons kom 
woon, dan word so 'n mens gesien as iemand wat as 'n lidmaat van 
Christus geheilig word. 

Twee weldade van Christus word hier verbind: Die Heilige Gees 
woon in die verbondskinders en hulle is dan ook meteen lidmate 
van Christus. 

So maak die Heilige Gees die gelowige se lewe hier op aarde 
hoogs aktief. 

Hy verseker. Ons het die sigbare bewys van ons doop: 
Jou sondes word afgewas . . . die Woord vertel dit. 
Dag vir dag word jou lewe nuutgemaak . . . met die Woord. 

49 



En hierdie proses sal aanhou, totdat . . . „ons eindelik onder 
die gemeente van die uitverkorenes in die ewige lewe onbevlek 
gestel sal. word." 

Die nadruk val hier baie sterk op die woord onbevlek. 
In hierdie aardse lewe is ons nog steeds — al is ons kinders van 

God — bevlek, d.w.s. sondig. Ons moet selfs daagliks vernuwe 
word. Maar ons gaan tog vooruit na die punt waar alle vlekke uit-
eindelik sal wegval. En op daardie pad na die „gemeente van die 
uitverkorenes" is die lidmate van die gemeente hier die pelgrims 
van die Heilige Gees. 

Die Heilige Gees verseker . . . Die silhoeët van die Nuwe Jeru-
salem word alreeds by die doopbak deur die geloof gesien. 

50 



Hoefstuk 10 

DIE TWEE DELE VAN DIE 
VERBOND 

„Ten derde, aangesien daar in alle verbonde twee dele is, daarom 
word ons ook van Godsweë deur die Doop vermaan en verplig tot 
'n nuwe gehoorsaamheid, naamlik dat ons hierdie enige God, 
Vader, Seun en Heilige Gees, moet aanhang, vertrou en liefhê 
met ons hele hart, met ons hele siel, met ons hele gemoed en met 
al ons kragte, dat ons die wêreld moet versaak, ons oue mens moet 
kruisig en in 'n godsalige lewe moet wandel." (Ou Afrikaanse ver-
taling) 

10.1 Die eerste fout van die nuwe Afrikaanse vertaling 
In die nuutste vertaling wat deur die drie Afrikaanse kerke aan-
vaar is, word dele met kante vertaal. 

Dit is nie alleen 'n afwyking van die oorspronklike teks nie, 
maar ook 'n verandering van die betekenis. 

In die oorspronklike formulier van 1578 (die oudste teks van die 
huidige Gereformeerde Doopsformulier) staan dit letterlik soos 
volg: 

,Maer ouermids dat in allen verbonde twee deelen begrepe 
zijn . . . ens." 

Die Duitse Formulier van die Paltz van 1563 gebruik die woord 
„theil". 

Ook die onverkorte oorspronklike formulier van Datheen van 
1566 gebruik volgens Olthuis die woord „deelen". 

Die bekende Rutgersteks van 1897 (vir die Gereformeerde Kerk 
in S.A. die outentieke teks en waaruit die oudste Afrikaanse ver-
taling kom) gebruik ook die woord „deelen". 

Vanwaar kom nou die gedagte om hierdie dele met kante te ver-
taal? 

Dit spruit uit die opvatting dat dele nie meer gesien is as dele van 
die verbond nie, naamlik belofte en verpligting nie, maar as partye. 
Die een party is dan God en die ander party die mense. 

Onses insiens het die bepaalse voetnoot in die Rutgersteks van 

51 



1897 hierdie opvatting van partye geloods waarin beweer word dat 
dele moet opgevat word as partye. Hierdie standpunt word gehul-
dig op grond van 'n sinsnede in die ou onverkorte Doopsformulier 
van 1566 waar gepraat word van die „twee deelen" wat „zich met 
malkanderen verbinden, zoo belooven wij ook Gode . . . ens." 

Gaan lees ons egter weer die oorspronklike verkorte formulier 
van 1578, dan sien ons dat daar nogal 'n veelseggende wysiging 
plaasgevind het: ten eerste word daar nie meer gepraat van wat 
ons aan God beloof nie en ten tweede is die tydsvorm van die ak-
tiewe na die passiewe verander. M.a.w. die aktiewe „beloof dat" 
is verander in 'n passiewe vermaan en verplig word. Deur hierdie 
verandering het die manne van die Reformatie die monopleuriese 
(= eensydige) karakter van die verbond gehandhaaf. Hier is geen 
sprake en selfs geen moontlikheid van 'n gedagte dat twee partye 
met mekaar 'n verbond opgerig het nie, maar dit is God ALLEEN 
wat dit oprig en dit is God alleen wat die grondslag vasstel en die 
hele verdere verloop en huishouding van hierdie verbond reël. 

God beloof nie alleen nie, maar Hy bepaal ook die voorwaardes 
en verpligtinge wat die verbondskind moet nakom. 

Hy verplig Homself en ons. 
As die Doopsformulier dan praat van die twee dele van die ver-

bond, sien dit op die belofte en die verpligting. 
God gee die belofte en God vra die verpligting. 
Inderdaad: die verbond bestaan nie slegs uit een deel nie; nie 

slegs belofte nie, maar ook verpligting. 
Nou is dit so dat die beloftes vervul word op die pad van gehoor-

saamheid. Sonder die antwoord hang die belofte in die lug. 
Sonder die aanvaring daarvan bly dit 'n stuk teorie. 
Sonder geloof dat die beloftes eg en waar is en vir die verbonds-

kind bedoel is, is die godsdiens betekenisloos. 
Daarom word ons soos wat die formulier sê van Godsweë ver-

maan en verplig tot gehoorsaamheid. 
(Oor die hele kwessie van dele of partye kan ons o.a. verwys na 

die diskussies in De Reformatie van 27 Nov. 1937 en 21 Jan. 1938 
asook na J.G. Woelderink se Het Doopsformulier, 's-Gravenhage 
1946, bi. 316 e.v.) 

10.2 Die tweede fout van die nuwe Afrikaanse vertaling 
'n Voorsetsel speel in 'n taal 'n baie belangrike rol. So het die ver-
talers van die Gereformeerde Doopsformulier in die nuutste offi- 

52 



siële vertaling wat in 1973 goedgekeur is die voorsetsel „deur" wat 
ooreenkom met die oorspronklike teks, gaan vertaal (of liever 
verander) na „in". 

In die outentieke teks staan daar dat „wij ook weder van God 
door den Doop vermaand en verpligt . . . ens." word. Maar in die 
nuwe Afrikaanse vertaling staan daar dat ons in die Doop vermaan 
word ens. 

Ons vestig die aandag op hierdie woordjie „in". 
Die Doop is nou nie meer instrument van God „om ons deur die 

gebruik daarvan die belofte van die Evangelie des te beter te laat 
verstaan en te verseël" nie (Heidelbergse Kategismus, Sondag 25), 
maar God werk nou „in" die sakrament. 

Hierdie gedagte van God se werking in die sakrament bring ons 
baie naby aan die Lutherse standpunt: Soos wat vuur yster deur-
trek, so gaan die Goddelike krag in die water van die doop in en 
daardeur ontvang die doop die krag om die wedergeboorte te 
werk. Hier verwys ons spesifiek na H. Bavinck se uiteensetting in 
die 4de deel van sy bekende Dogmatiek op bi. 555 (Kampen, 
1911). 

In sy preek oor die Doop („Sermon von der Taufe") gebruik 
Luther hierdie bogenoemde beeld van die vuur wat die yster deur-
trek. Deur die goddelike Majesteit word dit heeltemal vergoddelik 
(„durch die Ottliche MajestM ganz durchgttet"). In 'n ander ge-
skrif leer Luther ook dat die Woord van God ondergedompel 
word in die water („verbum Dei cum mersione in aquam" — Ba-
vinck, ibid.). 

Hierdie „in die doop deur God vermaan en verplig . . . ens." 
van die nuwe Afrikaanse vertaling bring dus vanuit gereformeerde 
oogpunt 'n gevaarlike gedagte na vore. 

Die maklikste manier om weer alle misverstand op te ruim is 
heel eenvoudig: Bring die voorsetsel „deur" weer terug in die plek 
van die „in". Bly getrou aan die oorspronklike teks van die 
Doopsformulier. 

10.3 Die nuwe gehoorsaamheid — die wet in Christus 
Die nuwe gehoorsaamheid vertel van die nuwe lewe in Christus. 
Die kind van God het 'n nuwe mens geword. Hy dien nie meer die 
duiwel nie en hy is nie meer gehoorsaam aan die ou sondige natuur 
en drifte nie, mar nou het hy 'n nuwe lewe in Christus. 

„As iemand in Christus is, is hy 'n nuwe skepsel; die ou dinge 

53 



het verbygegaan, kyk, dit het alles nuut geword." (2 Kor 5:17) 
Hierdie nuwe gehoorsaamheid kom duidelik na vore in die lewe 

van Paulus na sy bekering op die pad na Damaskus. Voor hierdie 
tyd het hy 'n ander soort gehoorsaamheid nagestreef. Toe het hy 
Beleef vanuit 'n wettiese beginsel. Dit was 'n begeerte om homself 
te regverdig. Hy soek homself deur eie geregtigheid. 

Maar na Damaskus toe het Paulus 'n nuwe gehoorsaamheid na-
gestreef. Dit is om te leef uit die beginsel van die genade wat in die 
verbond aan ons beloof word. Daarom praat ons van die genade-
verbond. 

En wat is nou hierdie nuwe gehoorsaamheid waartoe God elke 
gedoopte verplig? Dit is om Hom bo alles lief te hê en te dien. 
„Ons moet naamlik hierdie enige God, Vader, Seun en Heilige 
Gees, aanhang, vertrou en liefhê met ons hele hart, met ons hele 
siel, met ons hele verstand en met al ons kragte" (nuwe vertaling). 

Die getroue Bybelleser sal dadelik agterkom dat die Doopsfor-
mulier hier aansluit by die weg soos wat Christus dit vir ons in 
Matt. 22:37 e.v. geleer het: „Jy moet die Here jou God lief hê met 
jou hele hart . . . ens." 

Die Tien Gebooie kon ook hier gègee gewees het waarvolgens 
(nie waaruit!) die nuwe gehoorsaamheid moet gerig word. Maar 
die formulier sê in soveel woorde: dit gaan nie maar net om hierdie 
of daardie gebod sonder meer nie maar om die hele wet wat saam-
gevat word in die enkele woorde van Christus: Jy moet liefhê . . 

Nie ten eerste die negatiewe moenie dit of moenie dat nie, maar 
positief: Jy moet liefhê met volle oorgawe. 

Om God waaragtig lief te hê is nie 'n mistieke aandoening van 
die gevoel nie, maar Hom vertrou en liefhê met jou hele hart. 

Om God te vertrou,=om nooit in Hom en Sy beloftes te twyfel 
nie. 

Met ons hele siel, d.w.s. liefhê en aanhang en vertrou met al ons 
wil en begeertes. Met ons hele verstand, dit is dat ons met ons hele 
denkkrag ten volle ons konsentreer op God. 

Met al ons kragte: dit is om God lief te hê met alles wat ons kan 
en besit, ook met ons hande en voete. 

Alles maak die doop vir God se kind iets geweldigs, selfs ver-
skriklik. Maar die nuwe mens is die wedergehore mens in 
Christus, die verloste mens wat daagliks kom onder die tug van die 
Heilige Gees. 

54 



Ook die nuwe gehoorsaamheid kan die mens nie uit homself 
nakom nie. 

Hier kan geen selfverheffing wees nie, maar deur God se genade 
alleen selfverloëning en kruisdra. Die oue natuur — soos wat die 
formulier sê — moet gekruisig word, d.w.s. doodgemaak word. 

As God ons dan deur die doop vermaan en verplig . . dan is dit 
per slot van rekening 'n verpligting om die pad agter Jesus Christus 
aan te loop. 

„As iemand agter My aan wil kom, moet hy homself verloën en 
sy kruis opneem en My volg" (Matt. 16:24). 

10.4 Die verbond ons troos as ons in sonde val 
„As ons soms uit swakheid in sondes val, moet ons nie aan die 
genade van God twyfel of in sondes bly lê nie: die doop is immers 
'n seël en onbetwisbare getuienis dat ons 'n ewige verbond met 
God het." 

Die Gereformeerde Doopsformulier is besonder realisties. Hy 
besef dat daar vir die gelowige op hierdie aarde nie 'n staat van 
perfeksionisme bestaan nie. Hy weet so goed uit die Skrif en uit 
die lewenservaring dat God se verbondskinders nie volmaak en 
sondeloos is nie en dat die hele lewe 'n harde stryd teen die sonde 
is. 

Met droefheid moet die verbondskind telkens weer beleef dat 
hy „uit swakheid in sondes val . . ." 

Maar die feit bly staan: Jy is kind van God. Al hang die voddes 
van die varkhok aan die verlore seun, bly hy nog deur alles heen 
kind van sy vader. 

Dit is kompleet asof die Doopsformulier hierdie belofte in-
hamer: Moenie aan die genade van God twyfel nie . . . moenie in 
die sondes bly lê nie . . . staan op! „Ek sal opstaan en na my vader 
gaan . . ." het die verlore seun gesê. 

Aan die liefde en genade van die Vader mag nooit getwyfel 
word nie. Oor die voorregte en seëninge in die vaderhuis mag daar 
nooit onsekerheid wees nie. Jy het 'n verbond met God. Jou doop 
is die bewys — die seël en onbetwisbare getuienis. 

Jy faal dikwels hopeloos, maar God se beloftes bly staan. 
Jy val soms in sondes, maar die verbond val nie. 
En daarop roep God Sy kind elke dag deur die doop tot beke-

ring. 
En van die begrip bekering moet ons nie 'n ingewikkelde teolo- 

55 



giese, moeilike redenering maak nie. Die Skrif leer dit aan ons en 
ook die Gereformeerde Belydenis stel dit so eenvoudig en duide-
lik: Staan op! Moenie in jou sondes bly lê nie! Dink aan die ver-
bond wat God met jou gemaak het! Hou vas aan Sy beloftes! 

Ook hier sluit die Doopsformulier paslik aan by die Belydenis 
waar die ware bekering verduidelik word as 'n „afsterwing van die 
ou mens en die opstanding van die nuwe mens" (Heidelbergse Ka-
tegismus, vr. en antw. 88). 

In soveel woorde sê die Doopsformulier: 
Jy moet daagliks hartlik berou hê oor jou sondes. 
Jy moet daagliks 'n hartlike vreugde in God deur Christus hê 

„en lus en liefde om na die wil van God in alle goeie werke te 
leve" (antw. 90). 

Staan op! 

56 



"..0 _ A nt moes jufs 
vas nie al 

rdoop kiestri 
like kerk k( 

erdie puni 
gings soo 

Spirituali 



stand. Hulle betoging is heel eenvoudig: voordat 'n mens mag 
gedoop word, moet hy eers kan verstaan. 

Hierdie dwaling gaan baie verder terug as wat dit oppervlakkig 
blyk. Alreeds in die Bybelse tyd het die kerk met hierdie opvatting 
te doen gekry, naamlik met die beweging van die Gnostieke. 

Hierdie mense se uitgangspunt vir die geloof was die „gnoosis" 
= kennis. 

Hulle leer dan dat daar 'n onoorbrugbare kloof bestaan tussen 
natuur en genade, tussen die aardse (liggaamlike) en die geestelike 
(hemelse). 

Vir hulle bestaan daar dan 'n radikale skeiding tussen die uit-
wendige dinge (geskape dinge) en die inwendige (geestelike) 
dinge. 

Wat is die gevolg? Die geskrewe Woord, die Bybel en die sakra-
mente (die sigbare waartekens en seëls) behoort tot die uitwendige 
dinge en behoort nie tot die ware, egte, diepere godskennis nie. 
Hierdie diepere godskenni'S word sonder die middel van Woord en 
sakramente regstreeks in die „siel" deur die Heilige Gees gewerk. 
Hulle leef by hierdie „inwendige lig", die enigste ware kennis. 

Net soos met die Roomse, het die Reformatore se stryd teen die 
Wederdopers ook oor die Woord gegaan. „Sola Scriptura" — dit 
kon die Wederdopers nooit begryp nie en daarom bly hulle aan-
houdend vra na die een Bybelteks as 'n bewys van die kinderdoop. 

Die grondgedagte van die Wederdopers, dat natuur en genade 'n 
teerstelling is, gee dan ook geen ruimte meer vir die Genadever- 
bond nie. Dat God 'n verbond met natuurlike mense van vlees en 
bloed oprig en dat Hy nog boonop 'n belofte aan hulle liggaamlike 
kinders wat uit hulle gehore is gee, dit is vir die Wederdopers te 
„vleeslik". 

Hoe sien hulle dan die verbond van genade wat die HERE met 
Abraham en sy nageslagte opgerig het (Gen. 17)? Dit, so sê hulle, 
het slegs nasionale betekenis en was alleen bedoel vir Israel se 
aardse bestaan. Dit het dan niks te doen met die ewige seën en die 
hemelse vaderland nie — dit hoort by die sleepping en is uiteraard 
van verbygaande aard. 

In so 'n denkpatroon waarin die „sielelewe" en die „inwendige 
lig" en die „diepere kennis" die finale kriterium vir die geloof en 
die verlossing is, het die kinderdoop geen plek nie. Want hoe kan 
so 'n klein kindjie dan alreeds die kennis besit? So 'n kind is ten 
eerste onwetend en ten tweede onmondig. Hy is nie in staat om iets 

58 



van die doop te weet nie en nog minder in staat om te bely of te 
„getuig" wat hy van God ontvang het. Daarvoor moet hy volwasse 
wees. 

En hier kry ons nou die rede waarom die Wederdopers alleen 'n 
doop vir volwassenes ken: die beloftes van God moet eens kan ver-
staan word voordat dit kan ontvang word. 

Hoe ontsetténd wreed sou dit gewees het as ouers nooit aan 
hulle kind 'n geskenk kon gee voordat hulle dit verstaan nie. 

Alhoewel ons kinders hierdie dinge nie verstaan nie . . . nog-
tans! Dit is die nogtans van God se soewereine genade dat Sy be-
loftes nie afhanklik is van die mens se verstand nie. 

11.2 Adam en Christus 
Die unieke en die uitmuntende van die Gereformeerde Doopsfor-
mulier is dat hy in sy verweer teen die Wederdopers nie meer wil 
sê as wat nodig is nie. Hy kon byvoorbeeeld 'n lang lys van Bybel-
tekse behandel het soos Matt. 19, Hand. 16:15, Hand. 18:8, 1 
Kor.1:16, Kol. 2:11 ens. maar hy ag dit nie hier nodig nie. Die 
Doopsformulier veronderstel ook nog die Gereformeerde Belyde-
nis, met name die Heidelbergse Kategismus waar 'n helder duide-
like antwoord gegee word op die vraag of kinders moet gedoop 
word (vr. 74). Op die katkisasies word hulle geleer en in die Kate-
gismusprediking word die gemeente gereeld onderrig dat die kin-
ders 

,net so goed as die volwassenes in die verbond van God in Sy 
gemeente ingesluit is en aan' hulle nie minder as aan die volwas- 
senes nie deur die bloed van Christus beloof word die verlossing 
van sondes en die Heilige Gees wat die geloof werk . . . ens". 

Die Doopsformulier gee slegs kort en kragtig die Skrif aan die ge-
meente deur sonder om antwoorde op verkeerde vrae te probeer 
gee. Verkeerde vrae gee ook verkeerde antwoorde en die Doops-
formulier het geluister na die waarskuwing van die Skrif: Dwase 
en onverstandige strydvrae moet jy afwys, omdat jy weet dat dit 
twis verwek (2 Tim. 2:23). 

Maar as die Doopsformulier met die Skrif kom, dan doen hy dit 
besonder strategies: Romeine 5 met die ooreenkoms tussen Adam 
en Christus. 

Adam was die eerste hoof van die mensheid en met hom is alle 
mense onder God se oordeel. 

Die tweede Adam, Christus, is die hoof van die nuwe mensheid 

59 



en alleen in Hom kan hulle verlos word van die sonde en deur God 
vrygespreek word. 

Aan hierdie ooreenkoms tussen Adam en Christus herinner die 
formulier ons. Maar hy gaan nog verder: sonder dat die kinders dit 
weet! 

Volgens die Wederdopers is daar sonder kennis (= bewuste 
geloof) geen deel aan Christus nie, geen deel aan die genade van 
God nie. 

Maar nou vra die Doopsformulier: kan 'n mens wel sonder 
kennis deel hé aan die oordeel van God en nie aan die genade van 
God nie? 

Dat ons kinders sonder kennis, sonder dat hulle dit verstaan 
deel het aan die oordeel van God, is sonder twyfel duidelik uit die 
Skrif. Ons word almal in ongeregtigheid gehore en in sonde het 
ons moeders ons ontvang (Ps. 51:7). 

Waarom sou God dan nie die kinders sonder dat hulle dit ver-
staan laat deel in Sy genade nie? 

Met oorituiging kan ons sê: So min as wat God se oordeel af-
hanklik is van ons kennis, net so min is sy vryspraak van die skuld 
afhanklik van ons kennis. 

Ons staan hier voor die openbaring van God in die Skrif: 
Sowel die oordeel as die genade word geopenbaar. 
Die verdoemende oordeel word aan ons bekendgemaak in die 

Woord. 
Die verlossende evangelie word ook aan ons in die Woord be-

kendgemaak. 
En ons kinders is by beide betrokke. 

11.3 Die verbond met Abraham 
Behoort ons kinders ook tot die verbond van God? Laat Tertullia-
nus en die Montaniste en die Spiritualiste en die Wederdopers en 
almal wat die kinderdoop verwerp daarop antwoord. Julle word 
uitgedaag met God se daad teenoor Abraham. Het God alleen aan 
Abraham Sy beloftes gegee of ook aan sy nageslag? 

En dan word Gen. 17:7 aangehaal: 
„Ek sal My verbond oprig tussen My en jou en jou nageslag na 
jou in hulle geslagte tot 'n ewige verbond, om vir jou 'n God te 
wees en vir jou nageslag na jou". 

Abraham verteenwoordig in die geskiedenis van die verbond die 
Ou Testamentiese Kerk. Die beloftes aan Abraham geld vir die 

60 



hele Ou Testamentiese Kerk. Telkens openbaar God Homself dan 
ook as die God van Abraham, kak en Jakob. 

En hierdie beloftes — so het die Reformatore dit uit die Skrif af-
gelei — is ook van toepassing op die Nuwe Testamentiese Kerk. 
Juis Calvyn het volgehou dat dit een verbond, een kerk is met twee 
bedelings. Daar is slegs een Middelaar vir die Ou en die Nuwe 
Testamentiese kerk. (Kyk hoofstuk 8). 

En nooit is die kinders uit hierdie beloftes uitgesluit nie, inteen-
deel, in Abraham is die verbond ook met sy nageslag opgerig. 

11.4 Petrus se woorde 
Die tweede bewys wat die Doopsformulier gee dat die kinders ook 
die belofte van God se genade ontvang en daarom behoort gedoop 
te wees, is uit die apostel Petrus se preek op die Pinksterdag: 

„Want die belofte kom aan julle toe en julle kinders en aan 
almal wat daar ver is, die wat die Here onse God na Hom toe sal 
roep" (Hand. 2:39). 

Oor hierdie teks gee Calvyn die volgende kommentaar (vry ver-
taal): 

„Hierdie teks weerlê die Wederdopers baie duidelik as hulle die 
kinders van gelowige ouers wil wegweer. Hulle soek 'n uitviug in 
die figuurlike opvattings dat onder kinders alleen diegene moet 
verstaan word wat geestslik uit hulle voortgekom het. Maar van so 
'n growwe onbeskaamdheid het hulle geen nut. Want dit is dui-
delik dat hierdie woorde deur Petrus gespreek is omdat God die 
hele volk besonderlik aangeneem het. En die besnydenis was die 
bewys dat die kinders die reg tot aanneming gehad het. Soos wat 
God Sy verbond met Isak opgerig het nog voordat hy gebore was, 
omdat hy die nageslag van Abraham was, leer Petrus dat alle kin-
ders van die Jode in dieselfde verbond inbegrepe was terwyl hier-
die woord altyd van krag is: Ek sal die God van jou nageslag 
wees." 

Die Doopsformulier wys die twee duidelike bakens aan: Abra-
ham waar God Sy Genadeverbond opgerig het en Pinkster — die 
oes van hierdie beloftes in Christus. 

Hier word die Ou en Nuwe verbond saamgebind in 'n hegte een-
heid. Die belofte aan Abraham is ook 'n belofte aan ons en ons 
kinders „en almal wat daar ver is, die wat die Here onse God na 
Hom toe sal roep". 

Op die gesigseinders wuif die oes van die sendingvelde. 

61 



Die wéreldlandkaarte rol oop. 
„AI Sy beloftes bly van krag tot in die duisendste geslag" (Ps. 

105). 

11.5 Doop en besnydenis 
In die Ou Testament was dit uitdruklik God se bevel dat die klein 
kinders besny moes word. Ook hier het hulle self nie die 
verstandskennis gehad om dit te besef nie. En tog was hierdie sak-
rament 'n teken en seël van die verbond. 

En nou noem die Doopsformulier die besnydenis „'n seël van 
die verbond en van die geregtigheid van die geloof". 

Gryp hy dit nou sommer uit die lug? 0 nee, hierdie uitspraak 
staan vierkantig op die Skrif en wel op Rom. 4:11: 

„En hy (d.w.s. Abraham) het die teken van die besnydenis ont-
vang as 'n seël van die geregtigheid van die geloof toe hy nog 
nie besny was nie; dat hy die vader sou wees van almal wat glo 
terwyl hulle onbesnede is sodat ook aan hulle die geregtigheid 
toegereken sou word". 

Die oorspronklike onverkorte formulier van 1566 stel dit baie dui-
delik dat Jesus Christus in die wêreld gekom het, nie om die 
genade van Sy hemelse Vader te verminder nie, maar veel meer: 
om die verbond van genade wat met Israel gesluit was, deur die 
ganse wêreld uit te brei en het in die plek van die besnydenis die 
heilige doop tot 'n waarteken en seël van hierdie verbond vir ons 
en ons kinders ingestel (Olthuis bl. 247). 

Is daar dan nou werklik nog iemand wat twyfel dat ons kinders 
ook tot die Genadeverbond behoort — juin hulle wat deur 
Christus omhels en geseën word? (Mark. 10:16) 

Soos wat die besnydenis in die Ou Verbond die teken en seël 
was, so is dit in die Nuwe Verbond die doop. Daaroor het die Re-
formatore nooit getwyfel nie want so word dit deur die Heilige 
Skrif geleer in Kol. 2:11 — 12: 

Paulus skryf hier aan die christene uit die heidene dat hulle ook 
besny is, maar nie met hande verrig nie. Dit was 'n besnydenis 
deur die liggaam van die sondige vlees af te Ik (d.w.s. die ou 
sonde is weggedoen) in die besnydenis van Christus. Hulle het 
een geword met Christus. 
Maar hoe het hulle (hierdie christene uit die heidendom) deel 

aan die besnydenis van Christus? 
Dan wys Paulus in vers 12 op die doop waarmee hulle gedoop is! 

62 



Hier in hulle doop word dieselfde waarheid as in die besnydenis af-
gèteken en verseël, maar nog net duideliker en helderder — 
„saam met Hom begrawe . . . saam opgewek deur die geloof in 
die werking van God wat Hom uit die dode opgewek het." 

Daarom — omdat die Skrif so leer (die verbond en sy teken en 
seël) — „moet die kinders as erfgename van die ryk van God en 
van sy verbond gedoop word." 
Ons kinders is ook erfgename. 

Die testament (verbond) stippel die erfenis (beloftes) baie dui-
delik 

God verduidelik dit met 'n sigbare dokument (sakrament) en 
Hy gee as't ware Sy Naamtekening (seël) daarop. 

Moet gelowige ouers nou hulle kinders. hiervan weerhou en ver-
hinder? 

Nee, dit is die heerlikste voorreg om dan die kinders na die 
doopbak te dra. 

Maar die voorreg beteken vir die ouers ook 'n verpligting — 'n 
geweldige verpligting. 

„Die ouers is verplig om hulle kinders, namate hulle groter 
word, hieroor breedvoeriger te onderrig". 

Sonder dat hulle dit geweet het, het God Sy kinders in genade 
aangeneem. 

Daarom — al het hulle dit nie verstaan nie — het hulle die teken 
en seël van hierdie genade ontvang. 

Maar die Heilige Skrif stel 'n baie hoë premie op die kennis van 
God. 

Sagaria sing dit uit as Christus moet kom as God „die eed wat 
Hy gesweer het vir Abraham" gaan vervul „om kennis van salig-
heid aan sy volk te gee" (Luk 1:73,77). 

Die kinders moet „die vrees van die HERE verstaan en die 
kennis van God vind" (Spr. 2:5). , 

Verbondsouers moet hulle kinders van kleins af onderrig. 
Hulle moet elke dag in die huisgodsdiens wees. 
Hulle moet van vroeg af hulle Bybels lees. 
Vader en moeder moet hulle van kleins af vertel van Jesus 

Christus. 
Rulle moet leer om te bid. 
Hulle moet na die kerk se katkisasies gáan. 
Sondae moet hulle saam kerk-toe. 
Hulle moet leer om van die Here te sing om Hom te loof. 

63 



Hulle moet na die skool waar hulle in hulle moedertaal onderrig 
word en waar 'n christelike lewensstyl gehandhaaf word. 

Dit het alles met die verbond te doen . . . en met hulle doop! 

64 



Hoofstuk 12 

DIE EERSTE GEBED 

Met die gebed begin dan die rituele gedeelte van die Doopsformu-
lier. Dit word gedoen — so staan dit hier — tot God se eer tot ons 
troos en tot opbouing van die gemeente. 

12.1 Die sondvloed en die Rooisee 
Die Gereformeerde Doopsformulier kom nie met los Bybeltekste 
ronder verband nie. Ons sien die Openbaringshistoriese lyne. Die 
kontoere word getrek. Die bakens van die verlossing word aange-
dui. Die pylers van Sy oordele word aangewys. 

En nou begin hy met die sondvloed en die Rooisee. 
Dit is nie maar sommer uit die lug gegryp nie, maar juis die Hei- 

lige Skrif verbind die doop met die sondvloed en die Rooisee. 
In 1 Petr. 3:20 — 21 word die doop met die sondvloed verbind. 
In 1 Kor.10:1 — 2 word die doop met die Rooisee verbind. 
Met hierdie lyne deur die Skrif leer ons twee dinges 
i. God oordeel die wêreld in geregtigheid — die sondvloed en 

die Rooisee. 
ii. God behou, red die kerk in genade — die ark en die deurtog 

van Israel. 
En wat is nou die diep betekenis van hierdie twee klassieke 

Skrifgedeeltes waardeur die doop betekenis kry? 
Dit is 'n redding deur die oordeel heen of onder die oordeel uit. 
God se oordeel en God se verlossing word nie van mekaar 

geskei nie, maar dit is een en dieselfde raak of daad van God na 
twee kante. 

Dieselfde evangelie preek oordeel en verlossing tegelyk. 
Vir die gelowiges is dit verlossing, vir die ongelowiges oordeel. 
Noag en sy mense kom ook onder die oordeel — van bo af stort 

die reën en van onder af styg die water, maar hulle word dwars-
deur filet die ark gered. Israel gaan deur die Rooisee en dit is hulle 
redding en dieselfde Rooisee is Farao se ondergang. 

En nou word die heilige doop met hierdie twee groot gebeurte-
nisse verbind: 

65 



Dit spreek van ondergang en redding, van God se oordeel oor 
die sonde en van Sy verlossing uit genade. 'n Ent verder sê die 
gebed dit so duidelik: die kind word deur die doop saam met Jesus 
Christus begrawe in die dood en saam met Hom opgewek in 'n 
nuwe lewe. 

Die boodskap is duidelik: Ons leef in 'n wéreld wat onder God 
se oordeel is, maar God se kinders word onder die oordeel uit 
gered. 

Opmerking: 
Reeds in hoofstuk 3 het ons agtergekom dat hierdie gedeelte van 
die Gereformeerde Doopsformulier baie oud is en selfs in Luther se 
doopboekje van 1523 en die Zurichse formulier van dieselfde jaar 
kan teruggevind word. Woelderink beweer dat dit spruit uit 'n li-
turgie wat in die Middeleeue gebruik is (bi. 345). 

12.2 „By U grondelose barmhartigheid" 
Die gebed kom hier met 'n pleitgrond wat woordeliks feitlik in al 
die ou reformatoriese formuliere voorkom: „ . . . by U gronde-
lose barmhartigheid." 

God se barmhartigheid kan nie deur die mens gekoop word nie. 
Hier is die ootmoedige belydenis van die kerk dat die mens self 

niks het nie. Daar bestaan geen grond vir barmhartigheid in die 
mens nie. 

Daar is ook niks buite God Self wat aan. Hom 'n rede gee 
waarom Hy barmhartigheid moet bewys nie, want Hy is soewe-
rein. 

Soos 'n refrein hoor ons voortdurend hierdie erkenning in die 
Gereformeerde Belydenis. Ook die Nagmaalsformulier vertel van 
hierdie „grondelose barmhartigheid". 

Weer eens voel ons verleë: Die nuwe Afrikaanse vertaling het 
hierdie woorde heeltemal weggelaat! 

12.3 Hierdie kind van U 
Hier vind ons weer die besonder sterk beklemtoning van die Ge-
nadeverbond. Die gedoopte is God se KIND. En hy/sy is GOD se 
kind. Daarvan is die doop 'n bewys. 

Ook hierin is die Gereformeerde Doopsformulier uniek. In 
Luther se formulier is daar slegs sprake van „hierdie kind". Leo 
Judae (Zurich) se formulier praat van „hierdie dienskneg van U". 

66 



Maar hoor wat sê die Doopsformulier van die Paltz waar ook die 
Heidelbergse Kategismus vandaan kom: „dist dein Kind" (ou 
Duitse spelling). 

En hierdie uitdrukking neem Datheen net so oor. 
Dit is so eg Skriftuurlik, bv. die kinders van Israel, noem God 

ook Sy kinders (Eseg. 16:21). 

12.4 Wat beloof is, word tog ook weer gevra 
Opvallend is dit wat alreeds in die begin van die Doopsformulier 
beloof is, nou weer gevra word: 

„Daarom bid ons U (by U grondelose barmhartigheid) om ook 
hierdie kind van U genadiglik aan te sien en hom deur u Heilige 
Gees in Jesus Christus, u Seun, in te lyf sodat hy deur die doop 
saam met hom in die dood begrawe word en saam met Hom in 'n 
nuwe lewe opgewek word." 

Dit is dieselfile dinge wat alreeds beloof is as ons gedoog word 
in die Naam van .die Vader, die Seun en die Heilige Gees. 

In die Naam van die Vader: Jy is Sy kind. 
In die Naam van die Seun: Jy is lid van Christus, jy is in Hom in-

gelyf — saam met Hom begrawe, saam met Hom opgewek. 
In die Naam van die Heilige Gees: Die Heilige Gees woon in 

jou. Hy gee aan jou die versekering. Hy werk die geloof deur die 
Woord. 

Om te vra wat reeds beloof is, vertel jufs van die aktiewe geloof, 
die lewende geloof wat nie dooie kapitaal is nie. So dink ons bv. 
daaraan dat die Vader aan ons die Heilige Gees beloof het. Maar 
Hy wil steeds dat Sy kinders Hom ook daarvoor vra! (Luk. 11:13, 
Heidelbergse Kategismus, vr. en antw. 116) Daarin word Hy 
geëer. Dit vertel van ons dankbaarheid. 

12.5 Christus navolg en Sy kruis dra 
Wat is die ware christelike lewe? Wat is die konsekwensies van ons 
geloof? Die wêreldling sou verwag dat dit 'n heerlike lewe op 
aarde sou moes wees. Die utopia dat 'n mens dit kan regkry om 
van hierdie wêreld 'n paradys te maak, beheers dikwels die mens 
se denke. 

Dié ware christelike lewe kan so baie dinge beteken. Daar kan 
ook baie definisies daarvoor gegee word. Per slot van rekening 
kan dit saamgevat word in een woord, of liewer, in een Naam: 
Christus! 

67 



Hy het Self gesê: „Ek is die weg en die waarheid en die lewe" 
(Joh. 14:6) Hy het ook gesê: „As iemand agter My aan wil kom, 
moet hy homself verloën en sy kruis opneem en My volg." (Matt. 
16:24). 

Jesus volg en Sy kruis dra . . . Dit moet die verbondskind bly-
moedig doen. Daarvoor bid ons in die Doopsformulier. 

Ons moet egter versigtig wees wat ons met navolging van 
Christus bedoel. Dit is nie 'n mistieke gemeenskap tussen die siel 
en Christus nie. Hierdie mistiek, soos wat dit bv. uitkom in die 
boek van die Middeleeuse geestelike Thomas a'Kempis, is 'n sug 
na die innige, regstreekse vereniging van die siel met Christus 
buite die Woord om. 

Nee, navolging van Christus beteken heel eenvoudig om 
Christus op Sy Woord te volg. 

Om in Christus te bly, is om Sy gebooie te bewaar, sê Hy Self in 
Joh. 15:10. Ook as die apostel Johannes die gemeente waarsku 
teen 'n valse kennis en 'n verkeerde soort lewensgemeenskap met 
Christus, dan skryf hy: 

„En hieraan weet ons dat ons Hom ken: as ons Sy gebooie 
bewaar. 
Hy wat sê: Ek ken Hom — en Sy gebooie nie bewaar nie — is 'n 
leuenaar en in hom is die waarheid nie. 
Maar elkeen wat Sy Woord bewaar, in hom het die liefde van 
God waarlik volmaak geword. Hieraan weet ons dat ons in 
Hom is" (1 Joh. 2:3-5). 
Ook om Jesus se kruis te dra is 'n uitdrukking waarmee ons baie 

versigtig moet wees. Dit beteken nie maar bloot alleen swaarkry of 
lyding en smarte in die algemeen nie, maar sterwe — van jou eie-
ek, jou eiegeregtigheid, jou selfhandhawing, jou onbekeerde son-
dige lewe. Iemand wat in die tyd van Jesus 'n kruis gedra het, was 
iemand wat moes sterf. Kruisdra hier in die Doopsformulier bete-
ken ten eerste selfverloëning. 

Wie hier op aarde Jesus navolg (= lewe volgens Sy gebooie) en 
sy kruis dra (= homself verloën ter wille van Christus) sal weldra 
saam met Christus in Sy heerlikheid wees. Dit maak die christelike 
lewe 'n blymoedige lewe. 

12.6 Hierdie lewe wat 'n stadige dood is 
Die gedoopte weet dat „hierdie lewe" met sy kruisdra kortstondig 
is. Dáár vóór is „die laaste dag" en „die regterstoel van Christus". 

68 



Nou is dit nog hierdie aardse lewe met al sy verganklikheid waarin 
die gedoopte reeds die nuwe lewe begin het — die nuwe wederge-
hore lewe in Christus. 

Hier kan die kind van God se lewe dan ook saamgevat word in 
drie woorde: 
Geloof, hoop en liefde. 

En in alles is hy gebonde aan sy Christus. Hy hang Hom daagliks 
aan met 'n opregte geloof 

'n vaste hoop en 
'n vurige liefde. 
Die ou Reformatore het egter ook 'n ander definisie van „hier-

die lewe" gegee. Ook hierin het hulle die Skrif nagespreek. Hulle 
het gesê dit is 'n lewe „wat tog niks anders is as 'n gestadige dood 
nie" (ou Afrikaanse vertaling). 

Die ou Duitste teks van die Paltz druk dit nog sterker uit en sê 
dat hierdie lewe niks anders as 'n dood is nie („nichts anders ist, 
deun ein Todt"). 

Feitlik woordeliks vind ons dieselfde formulering alreeds in die 
doopsformulier van Zurich in 1525: hierdie lewe is niks anders as 
'n dood nie. Die datum 1525 vertel aan ons dat ons hier eenvan 
die oudste stukkies formulering van die Reformasie kry — selfs 41 
jaar voor Datheen se formulier in 1566. 

Die gedagte van „gestadige" dood vind ons die eerste keer by 
Datheen. 

Vir mensè wat geleef het onder die rook van martelaarsvure en 
vir die vlugtelinggemeentes (jufs waar die Gereformeerde Doops-
formulier gebore is) was hierdie sinsnede in die gebed 'n ontsag-
like troos. Die skado van die dood het voortdurend oor hulle en 
hulle kinders gehang. Daarom word die lewe genoem 'n dood, 'n 
voortdurende sterwe. 

Die Bybeltekste waarop hulle dit gegrond het, vind ons in die 
oorspronklike uitgawes as Job. 7:16 en Ps. 90:9. 

Ook 2 Kor. 4:10 e.v. is hier van toepassing. 
Woelderink kom met die gedagte dat die woord „sterwe" i.p.v. 

„dood" verkiesliker sou wees (bl. 352). Inderdaad word 'n proses 
van afsterwe bedoel. 

Maar wat het die nuwe Afrikaanse vertaling van hierdie ge-
deelte in die gebed gemaak? 

Hier was geen sprake meer van 'n vertaling uit die outentieke 
teks nie, maar die vertalers het sommen hulle eie verandering 

69 



gemaak. „Hierdie lewe wat tog niks anders is as 'n gestadige dood 
nie" het toe geword „hierdie lewe wat onvermydelik op die dood 
uitloop". 

Die vertalers het dit waarskynlik nie besef nie (of het hulle nie 
aandag daaraan gegee nie) dat die teksverwysings in die oor-
spronklike uitgawes, naamlik Job 7:16 en Ps. 90:9 nou nie meer 
van toepassing kan wees nie. 

Hulle het dit waarskynlik ook nie geweet dat hierdie nuwe for-
mulering opening gee aan die heidense opvatting soos bv. van die 
Griekse filosoof Plato nie. Die probleem kom omdat daar nou op 
'n ander manier skeiding gemaak word tussen lewe en dood — die 
lewe hier en die dood daar — wat kan inpas in die heidense dua-
lisme. 

Ook waar die moderne Eksistensialisme (= die filosofie wat die 
bestaan — eksistensie — van die konkrete mens sentraal stel) geen 
vrede kon hé met die oorspronklike formulering van die Doops-
formulier oor lewe en dood nie, kan hy nou met die nuwe 
Afrikaanse verandering heeltemal eens wees. Ons kan bv. verwys 
na die filosoof Heidegger se „Sein und Zeit" (Tbingen, 1960) oor 
wat hy daar skryf oor lewe en dood. (Let veraf op die hoofstuk: 
„Das alltgliche Sein zum Ende und der volle existenziale Begriff 
des Tdes"). 

Die Eksistensialisme maak juis 'n radikale skeiding tussen lewe 
en dood. Die dood bestaan eers „zum Ende" (aan die einde) of 
„einmal" (eenmaal). Treffend is die uitspraak: Die dood kom 
gewis, maar voorlopig nog nie „Der Tod kommt gewiss, aber vo-
lafig noch nicht"). Vergelyk ;hiermee die sinsnede „onvermyde-
lik op die dood uitloop" van die nuwe Afrikaanse vertaling. 

12.7 Slot van die gebed 
Hier bely die Doopsformulier dat alle eer aan die Drieënige God 
toekom. „Soli Deo gloria" — aan God alleen die eer. Dit is feitlik 
die slagspreuk van die Gereformeerde kerke in die 16se eeu. 

Maar hiermee is daar ook 'n aansluiting by die Christelike kerk 
van die eerste eeue. In navolging van die Psalms en Jesus- se gebed 
wat Hy ons geleer het, het die ou kerk gewoonlik hulle gebede af-
gpsluit met die doksologie (= lofprysing). Maar dan is dit meteen 
'n lofprysing in die Naam van Jesus Christus, want alleen deur 
Hom ontvang ons God se genade. Op Hom moet die gemeente se 
oë gevestig wees. 

70 



Die lyn word van die doopbak af getrek na die regterstoel van 
Christus. Maar die-doel van alles bly die eer van God. Dit is gere- 

formeerd. 

71 



Hoofstuk 13 

DIE VERMANING EN DIE VRAE 

Dit is kompleet asof die kind met die ouers stap vir stap alhoemeer 
direk betrokke raak. Die Doopsformulier raak alhoemeer per-
soonlik. Die ouers word nou aangespreek. 

13.1 Die opskrif in die oudste formuliere 
Dit is opvallend dat die oudste formulier van Datheen in 1566 al-
reeds in die formulier 'n opskrif gehad het wat deur die loop van 
eeue konsekwent in al die uitgawes gehandhaaf is, behalwe in die 
nuutste Afrikaanse vertaling. Ook hier is dus weer eens 'n afwy-
king van die oorspronklike teks. Letterlik was die oudste opskrif: 
„Vermaeninge aan die Ouders, en die mede te doope komen". Tot 
met die Rutgersteks in 1897 is hierdie opskrif gehandhaaf (met die 
moderne spelling) en ook die oudste Afrikaanse vertaling het hom 
daarby gehou, behalwe dat die woord „getuies" gebruik is vir „die 
mede ten Doop komen". Toe was die opskrif: „Vermaffing aan 
die ouers of getuies". 

Hierdie gedagte van vermaning is baie belangrik. Dit is eie aan 
die prediking in die Gereformeerde kerke. In die Roomse kerk is 
so iets onmoontlik, want daar is die ouers nie by die doop van die 
kind teenwoordig nie en al sou dit gebeur, dan was dit nie nodig 
nie. In die Roomse sakramentsleer is dit die doop self wat die 
genade onfeilbaar in die harte van die kinders uitstort. Hierdie 
genade word nie later deur die ouers beskerm en deur hulle mede-
verantwoordelikheid tot groei en wasdom gebring nie, maar dit is 
enkel en alleen die kerk se taak. Die kerk doen nou verder alles vir 
die kind deur die baie sakramente van die wieg tot die graf en hier-
die sakramente gee langs die hele pad die genade. 

Die gereformeerde sakramentsopvatting is egter heeltemal 
anders: God het met die ouers 'n verbond opgerig. En hierdie ver-
bond moet bewaar word. Hierin gee God nie alleen Sy beloftes vir 
hulle en hulle kinders nie, maar Hy vra ook gehoorsaamheid. Die 
HERE kom met 'n eis. Hy roep die ouers op tot verantwoording. 
Hulle word vermaan en van hulle word beloftes gevra. 

72 



Die vermaning volgens die oudste Afrikaanse vertaling (wat ook 
hier by verre die naaste aan die outentieke teks is) lui soos volg: 

„Geliefdes in die Here Christus, u het gehoor dat die Doop 'n 
ordening van God is om aan ons en ons kinders sy verbond te ver-
seël; daarom moet ons dit vir dié doel en nie uit gewoonte of byge-
lowigheid gebruik nie. Dat dit dan openbaar kan word dat u so 
gesind is, moet u van u kant op hierdie vrae ongeveins antwoord:" 

Die prediking van wat God met die Doop bedoel, het nou reeds 
tot die ouers gekom. „Aan ons en ons kinders (word) Sy verbond 
verseël". Daar is by die ouers nou geen twyfel en onduidelikheid 
meer nie. Die vraag aan hulle is nou heel eenvoudig: Aanvaar julle 
dit so? Neem julle dit aan? Glo julle ook so? 

En dan is daar veral twee dinge waarteen die ouers moet waak: 

13.2 Gewoonte en bygelowigheid 

i. Gewoonte 
Godsdiens bloot uit gewoonte en sonder belewing van die inhoud 
is een van die gevaarlikste dinge in die kerk. Dit is vormgodsdiens. 
Dit lei tot skynheiligheid. Dan is die tradisie uitgehol en inhoud-
loos — bloot 'n gebruik. Die uiterlike word belangrik. Die vertoon 
begin oorneem. En by die doop van 'n kind kan dit buitensporige 
afmetings aanneem. Die dooprok word naderhand belangriker as 
die doopbelofte. Die dooppartytjie met die familie en gaste kry 
meer aandag as die erediens met die sakrament. 

Hoe gevaarlik uiterlike gewoontegodsdiens is, sien ons alreeds 
in die Bybel. Die profete van die Ou Testament waarsku voortdu-
rend daarteen en in die Nuwe Testament is die godsdiens van die 
Fariseërs 'n tipiese voorbeeld van uiterlike gewoontegodsdiens. 
Die Reformatore het ook baie goed geweet dat ook die gerefor-
meerde kerke teen hierdie euwel moet waak. 

11. Bygelowigheid 
In al die oudste uitgawes word die woord „superstisie" gebruik. 
Met hierdie superstisie of bygeloof word feitlik die hele Roomse 
sakramentsopvatting beskryf. Aan die doop word 'n magiese krag 
toegeken. Die doop self maak die kind salig. Die doopwater was 
die sondes af. Daarby kom allerhande middele soos kerse en olie 
waaraan 'n magiese betekenis geheg word. Daarvan sê Calvyn in sy 
doopsformulier: „Daar bestaan geen twyfel daaroor dat kerse en 

73 



olie wat salwing genoem word, en ander soortgelyke vorms van 
vertoon nooit deur God ingestel is nie, maar deur mense ingevoer 
is. Die bygeloof het geleidelik dermate vordering gemaak dat dit 
van groter waarde en aansien beskou is as *die instelling van 
Christus self." 

Hier is een van die wesentlike gevare wat die suiwer doopsbe-
diening bedreig: bygeloof. 

Maar dit was nie slegs die Hervormers van die 16de eeu wat die 
stryd teen bygeloof moes voer nie. Steeds vandag nog is dit die er-
varing van menige predikant dat daar mense is wat 'n bonatuurlike 
magiese krag van die doop verwag, bv. dat dit die kind sal bewaar 
van siekte en dood. Ook tref 'n mens soms ouers aan wat Bink dat 
'n ongedoopte kind sal verlore gaan. 

Die waarskuwing van die formulier is vandag nog net so aktueel. 
Waarom het die vertalers van die jongste Afrikaanse teks hierdie 
„bygeloof" weggelaat? Het die moderne geslag die waarskuwing 
nie meer nodig nie? 

13.3 'n Belydenis voor God en Sy gemeente 
Die vermaning aan die ouers teen gewoontegodsdiens wat uitloop 
op skynheiligheid en oneerlikheid en bygeloof waardeur die doop- 
seremonie afgodery word, hang egter nie in die lug sonder 'n ant-
woord nie. Hier is dit nie maar slegs 'n brief wat by 'n bepaalde 
adres afgelewer word nie, maar 'n duidelike antwoord word gevra: 

Stem jy met dit alles (wat in die Doopsformulier gesê is) saam? 
Is dit ook jou gesindheid? 
Is jy bereid om dit in die openbaar voor die hele gemeente te bely? 
— daarmee doen jy dit meteen voor God wat nou hier is om Sy ge-
meente in 'n erediens te ontmoet. 
Daar is vrae waarop jy ongeveins moet antwoord: 

13.3.1 Die eerste vraag: 
„Ten eerste, alhoewel ons kinders in sonde ontvang en gehore is, 
en daarom aan allerhande ellende, ja aan die verdoemenis self 
onderworpe is, erken u ewenwel dat hulle in Christus geheilig is en 
daarom as lidmate van Sy gemeente behoort gedoog te wees?" 
(Ou Afrikaanse vertaling omdat die nuwe vertaling weer eens 
afwyk van die outentieke teks) 

Oor die aanloop van die vraag — erfsonde, ellende, verdoeme- 

74 



nis — is reeds in hoofstuk 6 bespreek en die „in Christus geheilig" 
is reeds in hoofstuk 7 behandel. 

Hierdie eerste doopvraag het egter in die geskiedenis van die 
Gereformeerde kerk telkens in die brandpunt van stryd gestaan 
omdat daar telkens mense was wat daaraan getwyfel het: 

i Of die doop werklik nou (hier by die doopbak) die genade van 
God beloof en verseël? Moet ons dit nie liewer sien as 'n genade 
wat moontlik in die toekoms moet kom nie . . .? 

ii. Of die kind wat gedoop word alleen „uitwendig" as lid van 
die kerk en die verbond moet beskou word en dit alleen „veron-
derstel" word dat hy/sy 'n kind van God is totdat die teendeel 
blyk . . .? 

Hieroor het daar selfs 'n „verbitterde" stryd in die Gerefor-
meerde kerke in Nederland gewoed en dit het selfs meegewerk tot 
skeidinge en skeuringe. Ons kan maar slegs verwys na die strome 
van literatuur vanuit die Christelike Gereformeerde Kerk wat in 
1892 voortgegaan het toe die kerke van die Afskeiding en Dolean- 
sie verenig het, die stryd op die Sinode van die Gereformeerde 
kerke in 1905 en die onverkwiklike woelinge in die veertigerjare 
wat uitgeloop het op die vorming van die Vrygemaakte kerke 
(onderhoudende art. 31 van die Dordtse kerkorde). 

Ons wil hier slegs volstaan dat geforseerde dogmatiese (of filo-
sofiese?) konstruksies en begrippe soos „uitwendige en inwendige 
verbond" (bv. Witsius in die 17de eeu), „absolute en voorwaarde- 
like verbond" (Maresius, ook 'n geref. teoloog van die I7de eeu), 
„'n leer van twee verbonde 	uitverkorenes en nie-uitverko- 
renes" (William Blake in die 18de eeu), „kiem van die wederge-
boorte" (Voetius in die 17de eeu) en „veronderstelde wederge-
boorte" (A. Kuyper en baie volgelinge in die 19de en 20ste eeue) 
nie terme en begrippe is wat uit die Heilige Skrif en die Gerefor-
meerde Belydenisskrifte kom nie. 

In die Doopsformulier gaan dit juis om die sekerheid en die 
vastheid van God aan Sy kind. Alles kom op los skroewe as ouers 
alreeds by die doopbak moet begin twyfel of dit waarlik egte be-
loftes aan 'n egte kind van God is. Was dit maar slegs 'n „veron-
derstelling"? 

As ons die Doopsformulier van die Paltz wat deur Olevianus op-
gestel is lees, hoef daar nie meer twyfél te bestaan nie. Daar word 
gevra (vry vertaal): 

„Begeer u dan uit 'n ware geloof in die belofte van God in Jesus 

75 



Christus wat aan ons en ons kinders gegee is: dat Hy nie alleen ons 
God is nie, maar dit ook vir ons saad wil wees tot in die duisendste 
geslag, dat hierdie kind op hierdie grond gedoop word en die ver-
seëling van die kindskap van God ontvang?" 

Lidmaat van Christus se gemeente 
Die jongste vertaling van die Doopsformulier in Afrikaans bevat 
nie meer die sinsnede „van Sy (d.w.s. Christus) se gemeente" nie. 
Wat was die bedoeling van die vertalers en waarom het selfs Si-
nodes (w.o. die Gereformeerde Kerk in S.A. en die NG. Kerk) dit 
goedgekeur? Dit is altyd moeilik om 'n presiese antwoord op 'n 
bedoeling te gee. Wat wel gebeur het is dat die nuwe vertaling 
skielik opening gee vir die kollegialistiese kerkbegrip in die 19de 
eeu, naamlik dat die gedoopte nie ten eerste lidmaat is van die 
selfstandige, plaaslike gemeente (kerk) nie, maar van die kerk in 
die algemeen, die „kerkgenootskap". 

Na die Franse Rewolusie het die Staatsinstansies alreeds in 
1798, 1801 en 1805 amptelik van die kerk gepraat as 'n „genoot-
skap" . Ook die kerk self het in sy beryming van die „12 artikels" 
in 1775 alreeds gesing: 

„'k Geloof één kerk, een algemeen genootschap . . ." (De 
Wolf, bl. 26) Dit is in hierdie denkwêreid waarin daar 'n onder-
skeid tussen „lede" en „lidmate" van die kerk gemaak is. Volgens 
'n wysiging van die Reglement van Koning Willem I van Neder-
land in 1816 wat in 1852 uitgevaardig is, word hierdie onderskei-
ding vir die Nederlandse Hervormde Kerkgenootskap gesanksio-
neer op so 'n wyse dat die lidmate die eintlike lede van die genoot-
skap is en die lede (kinders en dooplede) nog slegs „aspirant-
leden" is, d.w.s. mense wat nog „aspireer" om lidmate te word 
(De Wolf, bl. 26). Op grond hiervan het die term „aanneem" 
burgerreg gekry. Eers by Belydenisaflegging word die dopeling 
dan deur die kerk (as geheel) „aangeneem" as 'n lidmaat. 

Maar wat leer die Doopsformulier? Alreeds by die eerste vraag 
word bely dat die kind as lidmaat van Christus se gemeente behoort 
gedoop te wees. Nie maar net vaagweg 'n lidmaat in die algemeen 
nie, maar werklik hier en nou, lidmaat van Christus se gemeente, 
Sy liggaam soos wat dit duidelik en sigbaar in die plaaslike kerk 
bestaan. 

Die lammers is deel van die kudde. 
Die kind wat gedoop word ontvang jufs die sakrament omdat hy of 

76 



sy lidmaat van die gemeente is. Hulle word nie eens later lidmate 
deur openbare belydenis nie. Hulle word nie maar eer§ later „aan.- 
geneem" omdat hulle glo nie. Hulle word selfs nie eens lidmate 
deur hulle doop nie. 

Die kinders van gelowige ouers IS lidmate en DAAROM be-
hoort hulle gedoog te word. 

13.3.2 Die tweede vraag 
„Ten tweede, erken u dat die leer wat in die Ou en Nuwe Testa-
ment en in die Artikels van die Christelike geloof vervat is, en in 
die Christelike Kerk alhier geleer word, die waaragtige en vol-
kome leer van die saligheid is?" (Ou Afrikaanse vertaling) 

Hierdie tweede doopvraag het nogal heelwat veranderings deur 
die loop van die geskiedenis ondergaan. Woelderink praat selfs 
van die lydingsgeskiedenis van hierdie gedeelte van die formulier 
(bl. 362). 

Dit gaan veral om die woorde „die Christelike Kerk alhier". 
Die oorspronklike formulier van Datheen van 1566 sê „deze leer 

die hier geleerd wordt." 
In die verkorte formulier van 1578 en 1580 word slegs van „de 

leer" gepraat. 
Op die Nasionale Sinode van Middelburg in 1581 word besluit 

dat die woorde „de leer die hier geleerd wordt" opsioneel kan ge-
bruik of weggelaat word. 

Op die Nasionale Sinode van 's-Gravenhage in 1586 word weer 
besluit om die woorde „in de christelijke Kerk geleerd word" as 'n . 
kwalifikasie vir die leer by te voeg. 

Rutgers haal in 'n voetnoot by sy outentieke teks in 1897 vir 
Trigland aan wat beweer dat die woorde „de Christelijke Kerk 
alhier geleerd wordt" by die Nasionale Sinode van Dordtrecht 
1618-19 aanvaar is. Midde-in die Arminiaanse stryd (juis toe die 
leer van die kerk in gedrang was) het die predikante van Amster-
dam in 1613 besluit dat die woorde „hier" of „in deze Kerk" moet 
ingevoeg word (Rutgers bl. 83). 

In die tweede doopvraag word onvoorwaardelike binding aan 
die Heilige Skrif en die Gereformeerde Belydenis gevra. 

Die Reformatore het nie twee soorte leer Beken, een van die 
Skrif en 'n ander een van die Belydenis nie. 
Konsekwent gaan dit om die gesag van die Ou en Nuwe Testa-
ment. Daarvan moet die Kerk se Belydenis 'n vertolking wees. 

77 



In hierdie leer wat in die plaaslike selfstandige gemeente geleer 
word — die kerk -alhier — word die kerk opgehou. 
Hierin — die leer van die Kerk — word jufs die eenheid van die 
Kerk bewaar, mits dit gegrond is in die waarheid (die Heilige 
Skrif). 
Sodra die Kerk afwyk van die suiwer leer — en dit het telkens in 
die geskiedenis gebeur — kom daar afval en afwyking en deforma-
sie. Dan word die eenheid van die Kerk verbreek. 
Sodra die ,waaragtige en volkome leer van die saligheid" nie 
meer in die kerk gepreek word nie, begin die dwaling alreeds by 
die doopbak. 

Ouers wat hulle kinders na die kerk bring om gedoop te word, is 
100 % betrokke by die suiwerheid van die leer. Hulle kan hulleself 
en hulle kinders nooit meer daarvan losmaak nie. Deur ja te ant-
woord op hierdie doopvrag verklaar hulle huiself as aktiewe bely-
ders van die waarheid. Ook al sou daar in hulle gemeente afdwa-
ling kom, dan kom die roeping ook na hulle adres om die waarheid 
te herstel. „Ecclesia reformata semper reformanda" — die Gere-
formeerde kerk moet altyd reformeer, terug na die waarheid. 

13.3.3 Die derde vraag 
„Ten derde, beloof u en is dit u voorneme om hierdie kind, as dit 
tot sy verstand gekom het, van wie u vader (moeder of getuie) is 
of: hierdie kinders, as hulle tot hulle verstand gekom het, elkeen 
syne, van wie hy/sy vader (moeder of getuie) is, in dié leer na u 
vermoë te onderrig of te laat onderrig? (Ou Afrikaanse vertaling) 

In al die oudste uitgawes word daar nie van getuies gepraat nie. 
Ook in die verkorte uitgawe van 1580 (Antwerpen) word die ge-
tuies nie genoem nie. 
Later het daar egter 'n tradisie posgevat om ook die getuies te laat 
antwoord en het daar gaandeweg 'n formulering gekom soos wat 
ons dit vandag in die Rutgersteks het. 
Waar kom dan hierdie idee van getuies vandaan? 
Ons moet onthou dat die Gereformeerde Kerk vanaf die tyd van 
die Reformasie 'n harde stryd teen die Anabaptiste gehad het en 
dat die doop van klein kinders nie onnodig moes uitgestel word 
nie. Selfs die afwesigheid van die moeder deur 'n lang siekte moes 
dit nie vertraag nie. In hierdie opsig het die getuies 'n belangrike 
plek ingeneem. 

In ons tyd het die getuies weer gaandeweg op die agtergrond 

78 



gekom sodat daar in die nuutste Afrikaanse vertaling daarvan 
geen sprake meer is nie. 

Opvallend is dit dat die moeder nie in die ou uitgawes direk 
genoem is nie, maar dit is ondervang deur die verwysing na die 
„ouers". 

Wat word deur die ouers beloof? 
Hier geld dit die kinders se opvoeding. Die ouers moet hulle in 
„hierdie leer" onderrig of laat onderrig. 

Hier het ons weer eens 'n verandering van die oudste teks wat 
na die Sinode van Dordtrecht in 1618 — 19 gekom het. Oor-
spronklik (1566 en 1580) was dit slegs 'n belofte om „na u vermo-
gen te onderwijsen". 

„In hierdie leer onderrig . . ." 
Dit geld alles waarop die formulier reeds gewys het — hierdie be- 
lydenis volgens die Heilige Skrif . . . 
Hierdie standpunt oor die doop . . . 
Hierdie geloof aan die Drie-enige God . . . 
Hierdie standpunt oor die Genadeverbond . . . 
Hierdie erkenning van God se soevereine genade . . . 
Hierdie geloof dat God se beloftes vas en seker is . . . 

As die kinders groter word moet die ouers hulle uiterste bes 
doen om hierdie dinge aan hulle kinders in te skerp. 
Dit is harde werk. 
Opvoeding van kinders beteken nie maar net kos en klere en pre- 
sentjies aan kinders gee nie, maar dit vereis elke dag voortdurende 
gebed en 'n toegewyde voorbeeld om "in die vrese van die Here" 
te lewe. 
Aan die slot van hoofstuk 11 het ons alreeds hierdie dinge vir die 
praktyk uiteengesit. 
Die kinders moet van vroeg af alreeds onderrig word. 
Hulle leer nie maar net om te lees nie, maar ook om hulle Bybel te 
lees. 
Hulle hoor nie alleen gebede nie, maar moet geleer word om self 
te bid. 
En kinders moet gereeld saam kerk-toe gaan. 
Hulle moet getrou wees in die voorbereiding van hulle katkisasies. 

Ouers stuur ook nie hulle kinders sonder meer na 'n skool nie, 

79 



maar moet met intense belangstelling aktief meeleef met die skool 
se onderwys, gees en rigting werklik christelik is. 

Al hierdie dinge het te make met wat ouers in die kerk by die 
doopbak beloof het. 
Dáár alreeds het hulle voor God en al die getuies van die hele ge-
meente stelling ingeneem teen die sogenaamde neutrale onderwys 
waar 'n gereformeerde belydenis nie meer 'n plek het nie. 

Om te onderrig of te laat onderrig — in hierdie leer! 
As 'n gedoopte volk hierdie dinge vergeet, dan ken hy ook later 
nie eens meer die doop self nie. 

,Leer dan der natie haren doop verstaan en waardeenen, — en 
Kerk en Staat zijn gered", het J.A. Wormser in 1853 geskryf. 

80 



Hoofstuk 14 

DIE DOOPSBEDIENING 

Die Doopsformule lui soos volg: 
„N, Ek doop u in die Naam van die Vader en die Seun en die Heilige 
Gees" 

Die betekenis van hierdie woorde is alreeds in hoofstuk 7 (Die 
Verlossing) verklaar. 

Dat hierdie formule egter dikwels deur predikante in die geskie-
denis vermink is, het veral in die 19de eeu in die Hervormde Kerk 
in Nederland tot groot aanstoot gewees. Dit het selfs gebeur dat 'n 
kind gedoop word „in die naam van Geloof, Hoop en Liefde". 
Hierdie wanpraktyke het gemaak dat die Hervormde Kerk se 
Sinode in 1896 'n skrywe uitgereik het waarin dit verbied word dat 
predikante van die doopsformule in die formulier afwyk (Woelde-
rink, bl. 368). 

Hoeveel kere moet die water op die kind gesprenkel word? 
In die praktyk word die metode dikwels (miskien in die meeste ge-
valle) gevolg om die doopwater elke keer te laat vloei by die noem 
van die name van die Drieënige God. Ironies is dit dat die Roomse 
Kerk besonderlik daarop gestel is om hierdie praktyk te volg 
deur dit driemaal te doen is die krag van die doop soveel sterker! 

Die manne van die Reformasie het in die 16de eeu hierteen in-
geworstel. In die Kerkorde wat by die Sinode van Dordtrecht in 
1574 opgestel is, is daar in art. 65 bepaal dat dit die „raadsaamste" 
en die „beste" is dat die kerke slegs één besprenkeling by die doop 
moet gebruik en dat die manier van „driemaal" verdra moet word 
totdat „men de andere manier beter invoeren kan" (Biesterveld 
en Kuyper, bl. 80). 

Gebruik van die woord „amen" 
Sommige predikante (miskien ook weer die meeste) het die ge-
bruik om na die uitspreek van die formule ook die woord „amen" 
te sê. 

Genoeg is dit om daarop te wys dat dit nêrens in die offisiële 

81 



tekste van die Gereformeerde Doopsformulier voorkom nie. Om 
dan oor hierdie punt 'n beginselstryd te maak soos wat in Neder-
land gebeur het, is bedenklik (vgl. Wielenga, bl. 343.). 

82 



Hoofstuk 15 

DIE DANKGEBED 

Iemand noem die slotgebed in die Doopsformulier 'n meesterstuk, 
'n modelgebed, „de kroon op een monument dat de eeuwen ver-
duurt" (Wielenga, bl. 347). 

Geiukkkig het ons hier feitlik geen teksprobleme met die nuwe 
Afrikaanse vertaling nie. Alhoewel die naam van Jesus Christus na 
„Leraar, Koning en Hoëpriester" uitgelaat is, is die inhoud verder 
nie verander nie. 

Opvallend is dit dat hierdie gebed sterk teruggaan na A' Lasco 
en dat ons dit feitlik letterlik terugvind in die formulier van die 
Paltz wat deur Olevianus opgestel is. Opmerklik is dit dan ook dat 
hierdie gebed sterk leun op die Heidelbergse Kategismus en ons 
Bink veral aan Sondag 12. 

Ons en ons kinders 
,,.Almagtige, barmhartige God en Vader ons dank en loof U dat U 
ons en ons kinders deur die bloed van u geliefde Seun, Jesus 
Christus, al ons sondes vergewe het . . ." 

In die verkorte formulier van 1580 word ook melding gemaak 
van die feit dat God ons met ons nageslag in Sy verbond opgeneem 
het. 

Vir die Reformatore het daar geen twyfel bestaan dat die hele 
gemeente („ons en ons kinders") tot God se verbond behoort nie. 
Hier word nie gespekuleer met die gedagte dat die kind Balk 'n 
hipokriet kan wees nie. Hier bestaan eenvoudig geen twyfel dat 
God se beloftes vir hierdie kind waar en seker is nie. Woelderink 
wys daarop dat hierdie gedagte (ons en ons kinders wat almal die 
belofte van verlossing ontvang) baie sterk deur Bullinger en 
Calvyn Beleer word. Hierdeur is die dwaling van die Anabaptiste 
met hulle indiwidualisme dat die saligheid afhanklik is van 'n per-
soonlike bekering, met krag afgewys. 

Dat Jesus Christus „ons en ons kinders" verlos het en dat hier 
nie reservees nagehou word nie, sny ook die gedagte af dat ons 
moet begin werk met 'n sogenaamde „uitwendige verbond" en 

83 



„inwendige verbond” (die dwaling van Witsius in die 17de eeu). 
Ook die idee van 'n uitwendige en inwendige kerk dui op verval in 
die gereformeerde leer. 

Nee, nooit mag die ouers en hulle kinders daaraan twyfel of 
God dit eg bedoel het nie. Hy skryf nooit vals tjeks uit nie! Tot op 
sy sterwensuur kan die Verbondskind nog altyd pleit op grond van 
wat God Self gedoen het, wat Hyself beloof het. 

Die regering van die Heilige Gees 
„Ons bid u ook deur Hom, u geliefde Seun, dat U hierdie kind van 
U altyd met u Heilige Gees wil regeer, sodat hy Christelik en 
godvrugtig opgevoed mag word . . ." 

Let wel, hier word nie gevra dat die Heilige Gees wat in die ge-
meente woon, ook nou in hierdie gedoopte kind sal woon nie, 
want die kind besit reeds God se Gees. Wat nou gevra word is dat 
die Heilige Gees die kind altyd sal regeer. Altyd . . . ook as die 
kind later selfs ongehoorsaam sal word en van die Here se Woord 
sal afwyk. 

Die Heilige Gees moet tog die kind so regeer dat hy „christelik 
en godvrugtig" opgevoed word. 

Hier word die ouers alweer direk ingeskakel. Ook sy hele 
lewensomgewing word betrek. Omdat dit 'n harde gevaarlike 
wêreld is waarin ons kinders moet opgroei, kan hulle die regering 
van die Heilige Gees nooit ontbeer nie. 

Maar wat beteken die regering van die Gees in die praktyk? 
Heel eenvoudig: dat die Heilige Gees 'n mens deur God se Woord 
regeer, dat jou lewe van A tot Z onder die tug van die Evangelie 
staan. 
Die Heilige Gees werk nie sonder die Woord nie — dit sê die We-
derdopers. Die Heilige Gees bind Self Sy Woord aan Sy werking. 
Dit is Sy instrument. Op die vraag, „Waar kom die geloof van-
daan?" antwoord die Heidelberger: „Van die Heilige Gees wat 
die geloof in ons harte werk deur die verkondiging van die heilige 
evangelie . . ." (Sondag 25). 

Dus: as 'n gedoopte kind wil hé dat die Heilige Gees sy lewe 
moet regeer, is die pad duidelik uitgestippel — lees jou Bybel, 
kom kerk-toe waar die evangelie verkondig word, bid . . . 

Groei in Jesus Christus 
„Laat hy in die Here Jesus Christus groei en toeneem, sodat hy u 

84 



vaderlike goedheid en barmhartigheid, wat U aan hom en ons 
almal bewys het, mag leer ken." 

Dat hier nie ten eerste gebid word vir wedergeboorte en beke-
ring nie, maar vir 'n „groei" en „toeneem" in Jesus Christus, 
berus op die oortuigde geloof dat die kind as lid van die gemeente 
reeds in Christus ingelyf is — 'n loot van die liggaam wat groei, 
soos die lote van 'n wingerdstok. Opmerklik is dan ook juis dat die 
Bybelteks Joh. 15:5 in die oudste Doopsformuliere hier geplaas 
word: 

„Ek is die wingerdstok, julle die lote. Wie in My bly en Ek in 
hom, dra baie vrugte, want sonder My kan julle niks doen nie." 

Om in Christus te groei, beteken egter ook om die Vader se 
goedheid en barmhartigheid te ken. 
Om te ken, beteken hier om te bely. Die oorspronklike Doopsfor-
muliere gebruik die woord „bekennen". Dieselfde „bekennen" 
vind ons ook in die Duitse formulier van die Paltz. Die Bybelteks 
wat dit vergesel is Ps. 103:13, 

„Soos 'n vader hom ontferm oor die kinders, so ontferm die 
HERE Hom oor die wat Hom vrees". 

Die Vader se goedheid en barmhartigheid is kernbegrippe vir sy 
onuitspreeklike genade in Jesus Christus vir tyd en ewigheid. 
Dit moet „beken" (= bely) word. Die wêreld moet dit weet. Jou 
christenskap moet vir almal duidelik wees. In jou moet die mense 
die Vader se goedheid en barmhartigheid kan raaksien. 
En hierdie goedheid en barmhartigheid is nie vaag en onduidelik 
nie. Die Vader het dit dan juis deur die doop aan daardie kind „en 
ons almal" (wat gedoog is) bewys. 

Die enigste Leraar, Koning en Hoëpriester 
„Gee dat hy in alle geregtigheid onder ons enigste Leraar, Koning 
en Hoëpriester Jesus Christus sal lewe en moedig teen die sonde, 
die duiwel en sy hele ryk sal stry en oorwin . . ." (Die nuwe 
Afrikaanse vertaling het die naam van Jesus Christus weggelaat). 

Dit is juis in hierdie gedeelte waarin die Doopsformulier so 
sterk aansluit by Soridag 12 van die Heidelbergse Kategismus. 
Dit gaan hier oor die belydenis van Christus. 
Christus is die hoogste profeet „wat ons die verborge raad en wil 
van God aangaande ons verlossing ten volle openbaar". 
Christus is die enigste Hoëpriester „wat ons met die enige offe- 

85 



rande van sy liggaam verlos het en vir ons met sy voorbidding ge-
durigdeur intree by die Vader". 
Christus is die ewige Koning „wat ons met sy Woord en Gees 
regeer en ons by die verworwe verlossing beskut en bewaar". 

En meteen hoor ons die trompet wat oproep tot die stryd van 
die christen. 
Die Doopsformulier het geen illusies oor die vyand nie. 
Hy is glad nie gerus oor die felheid van die stryd nie.Hy is erg be-
kommerd dat die gedoopte kind die duiwel en die sonde onderskat. 
Bowendien, die duiwel bou hier op aarde sy ryk en hy beskik oor 
baie magte en helpers. Die lewe is ontsettend gevaarlik. Die bose 
is voortdurend gereed om toe te slaan. Gedoopte, jy moet wakker 
wees en op jou hoede! Trek die volle wapenrusting aan (Ef.6)! Jy 
moet oorwin — in Christus! 

Die hoogste doel van alles 
„ . . . en dat hy U en u Seun, Jesus Christus, en ook die Heilige 
Gees, die enige en waaragtige God, ewig sal loof en prys. Amen" 

„Soli Deo gloria" — aan God alleen die eer! 
Daarmee eindig die Gereformeerde Doopsformulier. 
Daarin is die grootste doel van die lewe: om God Drieënig ewig te 
loof en te prys! 
DAARVOOR IS JY GEDOOP! 

86 



BYLAES 
DIE OORSPRONKLIKE TEKSTE VAN DIE 
DOOPSFORMULIERE IS IN ERKENTLIKHEID 
ONTLEEN AAN H.J. OLTHUIS (1908) EN 
F.L. RUTGERS (1897) 

BYLAAG 1 

CALVYN SE DOOPSFORMULIER - 1539 

Met erkenning aan prof. dr. H. W. Simpson, die vertaler. 

Formulier vir die bediening van die sakramente geskrywe vir ge-
bruik in die kerk van Genève*) 

FORMULIER VIR DIE BEDIENING VAN DIE DOOP 

Bowe-al moet ons daarvan kennis neem dat ons ons kindertjies op 
die dae van die Here tydens Kategismus of op ander dae by die 
prediking ten doop moet bring sodat die heilige doop ten aanskoue 
en voor die oë van die hele vergadering gevier kan word omdat dit 
'n inlywing in die gemeente is. 

Na afhandeling van die prediking word die kindjie ten doop 
gebring. Dan begin die bedienaar soos volg: 

Ons hulp is in die Naam van die Here wat hemel en aarde ge-
skape het, Amen. 

Bedienaar: Bring u hierdie kindjie om gedoop te word? 
Antwoord: Ja 

BEDIENAAR: 
Wanneer Hy sê dat ons•weergebore moet word, toon die Here dui-
delik aan ons in hoe 'n groot afstootlikheid, ellende en bedorwen- 
* Oorspronklik in Straatsburg opgestel 

87 



heid ons gebore word. Want as ons natuur weer nuutgemaak moet 
word, sodat ons in die koninkryk van God ingestimr mag word, is 
dit 'n belangrike bewys daarvan dat ons natuur volkome bedorwe 
en vir God afstootlik is. Daarom vermaan Hy ons om ootmoedig 
en nederig te wees en dat ons onreinheid vir ons 'n bron van bitter-
heid en haat moet wees. Om die rede berei Hy ons vir sy genade 
voor wat deur die bedorwenheid en onwaardigheid van ons 
vroeëre natuur uitgedoof en ten volle vernietig is. Want daar is 
geen plek daarvoor in ons voordat ons nie alle vertroue op ons eie 
krag, geregtigheid en wysheid verwerp het sodat ons alles wat 
daarvan in ons aanwesig verdoem en verwerp nie. 

Maar toe Hy aan ons ons onreinheid en afstootlikheid openbaar 
en aangetoon het, het Hy ook uit sy barmhartigheid vir ons ver-
troosting gegee en aan ons belowe dat Hy ons met sy Heilige Gees 
tot 'n nuwe lewe sal opwek om vir ons toetrede tot sy Ryk te wees. 

Hierdie wedergeboorte bestaan uit twee dele, want ons moet 
onsself volkome verloën en nie ons verstand, wil, genot of luste ge-
hoorsaam nie, ja ons moet eerder ons verstand en gees aan die 
wysheid en geregtigheid van God onderwerp en alles wat uit ons-
self kom en uit ons vlees uit te wis; dan betaam dit ons om die lig 
van die Here na te volg en sy heilige wil te gehoorsaam. So leer Hy 
ons self in sy Woord en met sy Heilige Gees laat Hy sy lig voor ons 
skyn en wys vir ons die weg aan. Dit is albei in ons Here Jesus 
Christus vervul en volbring; sy dood en lyding het soveel krag dat-
ons daarin deel hoewel ons in sonde begrawe is, sodat die be-
geertes van ons vlees afsterwe en uitgewis word. 
Jesus Christus vervul en volbring; sy dood en lyding het soveel 
krag dat ons daarin deel hoewel ons in sonde begrawe is, sodat die 
begeertes van ons vlees afsterwe en uitgewis word. 

Hierby kom nog dat ons deur die krag van sy opstanding tot 'n 
nuwe lewe opgewek word. Dit ontstaan uit God in soverre as wat 
sy Gees ons regeer en lei sodat dit die werk in ons volbring wat vir 
Hom welbehaaglik is. 

Tog is die kern van ons redding die feit dat Hy uit barmhartig-
heid ons oortredinge vergewe en ons dit nie toereken nie maar die 
herinnering daarvan vergeet en uitwis sodat dit nie weer in sy oor-
deel teen ons ingebring word nie. 

Al hierdie weldade word ons deelagtig wanneer Hy ons deur die 
doop in sy gemeente inlyf. Want in hierdie sakrament getuig Hy 
van ons sonde-vergiffenis. Daarom het Hy die teken in merk van 

88 



die water ingestel en daarmee duidelik aangedui soos die vlekke 
van ons liggaam daardeur afgewas word dat Hy ons siele netso wil 
reinig en suiwer, sodat daarin geen vlek of letsel meer oorbly nie. 

Maar meer nog as dit, hernu Hy ons daarmee. Soos ons gesê het 
is dit die afsterwe van ons vlees en 'n geestelike lewe wat Hy in ons 
tot stand bring en voortsit. 

Ons word dus met 'n dubbele seën deur God in die doop begif-
tig: laat ons dus nie die krag van die sakrament ondankbaar en on-
nadenkend tot niet maak nie. Want ons het daarin die vaste ge-
tuienis dat God daarin vir ons 'n goeie Vader wil wees en dat Hy 
ons ons oortredinge nie sal toereken nie; verder dat Hy ons met sy 
Heilige Gees sal bystaan om teen die duiwel, die sonde en die be-,  
geertes van ons vlees te stry totdat ons oorwin sodat ons in die vry-
heid van sy Ryk wat die Ryk van geregtigheid is kan lewe. 

Wanneer hierdie twee dinge deur die genade van Jesus Christus 
in ons vervul word, is dit duidelik dat die waaragtigheid in wese 
van die doop in Hom saamgevat en afgesluit word. Want slegs in 
sy bloed het ons die afwassing. Maar soos Hy sy seëninge en sy 
rykdom deur sy Woord met ons deel, gee en skenk Hy die 
seëninge deur die Doop aan ons. 

Maar ons goeie en goedertieren God was nie tevrede om ons net 
tot sy kinders aan te neem en tot deelgenootskap tot sy kerk toe te 
laat nie, maar dit was ook sy wil om met groter vrygewigheid en 
vryer sy goedertierenheid oor ons uit te stort, want Hy belowe aan 
ons dat Hy ons God sal wees en vir ons nageslag tot in die dui-
sendste geslag. 

Hoewel die kinders van gelowiges daarom uit die bedorwe na-
geslag van Adam ontstaan het, laat Hy hulle nietemin tot Hom toe 
vanweë die verbond wat Hy met hulle ouers gesluit het, en Hy 
beskou en reken hulle tot sy kinders. Daarom was dit sy wil dat die 
teken van besnydenis alreeds sedert die begin van die geboorte 
van die Kerk op sy kinders gestempel moes word. Met hierdie 
teken het Hy toe alreeds al die dinge aangedui en getoon wat 
vandag nog in die doop aangedui word. En soos Hy gebied het dat 
hulle toe besny moes word, het Hy hulle as sy kinders getel en ver-
klaar dat Hy net soos die vaders uit wie hulle gehore is, ook hulle 
Vader was. 

Maar aangesien die Here Jesus na die aarde neergedaal het — 
nie om die genade en seën van God die Vader te verminder nie, 
maar om die heilsverbond oor al die gebiede van die wêreld (oor 

89 



'die hele wêreld) te versprei, wat destyds onder die Jode ingesluit 
is, bestaan daar geen twyfel daaroor nie dat ook ons kinders erfge-
name van die lewe en heil is wat Hy aan ons belowe het. Daarom 
verklaar Paulus dat hulle alreeds van moederskoot af heilig 
gemaak (geheilig) word om hulle van die kinders van die heidene 
en van die wat van die ware godsdiens afvallig is, te onderskei. 

Daarom laat ons Here Jesus Christus die wat vir Hom wangebied 
word as sy kinders toe soos daar in die tiende hoofstuk van Mat-
theus geskrywe is. Toe is die kindertjies na Hom gebring sodat Hy 
sy hande op hulle kon lê en vir hulle kon bid. Maar sy dissipels het 
hulle berispe. Maar Jesus het vir hulle gesê: „Laat die kindertjies 
na my toe kom en moenie hulle verbied nie. Want die koninkryk 
van die hemele behoort aan sulke mense." Wanneer Hy verklaar 
dat die koninkryk van die hemele aan hulle behoort, Hy sy hande 
op hulle lê en hulle aan God sy Vader opdra, leer Hy ons duidelik 
genoeg dat hulle glad nie van sy gemeente uitgesluit mag word nie. 

In navolging van hierdie maatstaf en gebod sal ons hierdie kind-
jie dus tot sy gemeente toelaat sodat hy ook 'n deelgenoot kan 
word in al die seëninge wat Hy aan die gelowiges belowe het. 

Maar laat ons vooraf 'n gebed doen en ons aan Hom offer en 
met nederigheid en ootmoed biddend sé: 

Here God, ewige en almagtige Vader, aangesien U na u grens-
lose barmhartigheid belowe het dat U vir ons en ons kinders 'n 
God sal wees, bid ons U dat U u seën waardig moet ag om dit 
op hierdie kindjie te bevestig en op sy ouers wat U tot u kerk in-
gelyf het. En soos ons hierdie kindjie aan U offer en wy, mag U 
hom in u sorg opneem en U as sy God en Verlosser betoon, en 
die geboortesonde vergewe en uitwis wat aan die hele geslag 
van Adam kleef. Mag U hom deur u Heilige Gees heilig maak, 
sodat hy U as sy enigste God en Verlosser mag leer ken en eer, 
wanneer hy met die loop van jare in oordeel en verstand vor-
dering gemaak het, en sy hele lewe lank al die lof en die heerlik-
heid aan U mag gee en voortdurend vergiffenis vir sy sondes 
van U mag verkry. Mag U hierdie kind waardig ag om hom in u 
gemeenskap in te lyf sodat hy in al u seëninge soos een van die 
lede van sy liggaam mag deel. Hoor ons Vader van barmhartig-
heid sodat die doop wat ons volgens u instelling aan hom bedien 
die vrug en krag mag toon soos die onderwysing van u Evange-
lie aan ons toon. 

90 



Ons Vader wat in die hemele is, laat u Naam geheilig word, 
laat u koninkryk kom, laat u wil geskied op die aarde soos in die 
hemel. Gee ons vandag ons daaglikse brood en vergewe ons ons 
skulde soos ons ook ons skuldenare vergewe, en lei ons nie in 
versoeking nie, mar verlos ons van die bose, want aan U be-
hoort die koninkryk, die mag en die heerlikheid tot in ewigheid, 
Amen. 
Aangesien hierdie kindjie tot die gemeente van Christus toege-

laat moet word, belowe julle dat julle hom, wanneer hy tot volle 
oordeel en verstand gekom het, in die leer wat deur die volk van 
God aanvaar en goedgekeur is, sal onderrig soos dit bondig en op-
sommend saamgevat is in die geloofsbelydenis waaraan ons almal 
vashou?: 

Ek glo in God die Vader, die Almagtige, die Skepper van hemel 
en aarde. En in Jesus Christus, sy Seun, ons Here, wat ontvang is 
uit die Heilige Gees, gehore uit die maagd Maria, wat gestraf en 
gekruisig deur Pontius Pilatus, gestorwe en begrawe is, wat neer-
gedaal het na die hel, op die derde dag opgestaan het uit die dode 
opgevaar het na die hemele, en sit aan die regterhand van God die 
almagtige Vader, van waar Hy sal kom om te oordeel die lewende 
en die dode. 

Ek glo in die Heilige Gees, 'n heilige algemene kerk, die ge-
meenskap van die heiliges, die vergiffenis van sondes, die weerop-
standing van die vleés en 'n ewige lewe. Amen. 

Julle belowe dus dat julle sal sorg dat hy in hierdie hele leer 
onderrig sal word, en oor die algemeen in alles wat in die Skrifte 
ingesluit is, dit is in sowel die Ou as die Nuwe Testament. Om dit 
aan te gryp en daarna te luister as die Woord en gewisse Spraak 
van God wat uit die hemel neergestuur is. Daarbenewens sal julle 
hom aanspoor om sy lewe volgens hierdie maatstaf en reël in te rig 
wat-God in sy wet ons gebied het. Die twee hoofpunte daarvan is: 
in die eerste plek dat ons God met ons hele hart, siel en kragte 
moet liefhê, en daarby ons naaste soos onsself. Netso, dat hy sy 
woord en vermanings wat Hy deur sy profete en apostels ons 
geleer het, moet glo, dat hy homself en sy begeertes moet verloën 
en hom moet beywer vir die prediking van die Naam van Jesus 
Christus en die stigting van sy naaste. 

[Wanneer hulle hierdie belofte afgelê het word sy naam aan die 
kindjie gegee; daarom sprinkel die bedienaar die water van die 
doop op hom terwyl hy sé:j 

91 



Naam: Ek doop jou in die Naam van die Vader en die Seun en die 
Heilige Gees. 
[Al hierdie dinge moet met 'n helder stem verkondig word en alles 
moet in die taal van die vaderland vermeld word, aangesien die ge-
meente wat by hierdie geheimenis aanwesig is, 'n getuie behoort te 
wees van die dinge wat daar met hom gebeur — en daarvoor is 
begrip noodsaaklik sodat almal meer en meer versterk kan word 
wanneer hulle terugdink aan die vrug en voordeel van hulle eie 
doop. 

Ons is welbewus daarvan dat daar elders 'n baie groot hoeveel-
heid seremonies in swang is en ons ontken nie dat die seremonies 
baie oud is nie. Maar omdat die seremonies na die oordeel of wil-
lekeur van mense of om die een of ander ongegronde rede uitge-
dink is, en verder omdat die seremonies sonder die Woord van 
God versin en ingestel is, en omdat daarbenewens soveel byge-
lowe daaruit voortgevloei het, het ons besluit om die seremonies 
wat sonder respek is uit te wis en tot niet te maak sodat die toe-
gang tot Jesus Christus nou vir niemand afgesny sou word nie. 
Want in die eerste plek is dit duidelik dat alles wat nie deur God 
gebied en ingestel is nie, aan ons vrye oordeel oorgelaat word; 
verder is dit duidelik dat ons niks wat nie tot ons stigting en tot 
bekragtiging van ons godsvrug bydra nie, nie in die kerk moet aan-
vaar word nie; en as dit nou eenmaal in die kerk uitgevoer is, moet 
ons dit uitwis en verwyder. En dit moet ons des te meer nog doen 
omdat dit niks anders as 'n struikelblok en aanstoot skep nie, net 
asof dit 'n instrument van die afgodery en van menslike opvattinge 
is, moet ons dit glad nie verdra nie. 

Daar bestaan geen twyfel daaroor dat kerse en olie (salf) wat 
salwing genoem word, en ander soortgelyke vorms van vertoon, 
nooit deur God ingestel is nie, maar deur mense ingevoer is. Die 
bygeloof het geleidelik dermate vordering gemaak dat dit van 
groter waarde en aansien beskou is as die instelling van Christus 
self. 

Dit kan inderdaad hoegenaamd nie ontken word nie dat ons 
vashou aan die vorm en wyse van doop wat Christus self voorge- 
skrywe en wat sy apostels gevolg het en wat die eerste en ou kerk 
as gebruik en instelling gehandhaaf het. Ook kan ons nie daarvan 
aangekla word nie, behalwe insoverre as wat ons nie bereid is om 
God self in wysheid te oortref of te bowe te gaan nie.] 

92 



BYLAAG 2 

D OOPSFORMULIER VAN 
DIE PALTZ 

HEIDELBERG 1563. 

FORM ZU TAUFFEN. 

Vnser WIM stehet im Namen des Herrn, der Himel vnd Erden 
erschaffen hat, Amen. 

Dieweil vnser Herr Jesus Christus sagt, dasz wir anderst nicht inn 
das reich Gottes mogen kommen, es sey dann dasz wir new geboren 
werden, so gibt er vns ein gewisse anzeigung, dasz vnsere natur 
durchausz verkehrt vnnd vermaledeiet ist, Vnd vermanet vns der-
halben heimit, dasz wir vns fr Gott dem ttigen, vnd ein miszfallen 
Naben sollen an vns selbst, vnd bereittet vns also Seine gnade zube-
geren, durch welche all vnsere boszheit vnnd vermaledeiung vnserer 
alten natur abgetilget werde, Dann wir der gnaden Gottes nicht fehig 
sind, es sey denn das zuuor alles vertrawen auff vnser eigen vermogen, 
weiszheit und gerechtigkeit, ausz vnseren hertzen genommen sey, ja 
auch bisz dasz wir alles was in vns ist, gantz und gar verlammen. 

Nach dem vns aber Christus vnser elend also fr die aitgen ge-
stellt, so trost er vns auch viel mehr durch seine barmhertzigkeit, in 
dem er vns vnd vnsern kinderen verheisset, dasz er vns von allen 
vnsern Snden waschen, das ist, vns deiselbigen von wegen seines 
blutuergiessens nicht zurechnen, auch vnsere Natur wider zu seinem 
Ebenbild durch seinen heiligen Geist ernewern wólle, Vnd solche 
verheissung vnserm schwachen glauben zubest2igen vnd an vnserm 
eignen leib zu versiglen, hat er befohlen, dasz wir in dem namen 
Gottes des Vaters, des sohns, vnd des heiligen Geistes sollen ge-

taufft werden. 
Derhalben zum ersten, da er wil, dasz wir mit wasser in dem 

Namen des Vaters getauffet werden, bezeugt er vns, gleich als mit 
einem •sichtbaren Eyd, all vnser lebenlang, dasz Gott vnser vnd 
vnsers samens Vater sein wil, vuns mit aller notdurfft leibs vnd der 

93 



seelen versorgen, vnnd alles vbel vns zu gut wenden, Diewcil alle-

Creaturen von wegen des bunds, so wir mit Gott haben, vns nit 

schaden Winnen, sonder zu vnserm heil dienen mussen. 
Zum andern, in dem wir in dem namen des Sohns getaufet werden, 

verspricht er vns, dasz alles was der Sohn Gottes gethan vnd ge-
lidden hat, vnser eigen seie, Also dasz er vnser vnd vnser Kinder 
Heiland sey, vns mit seiner heilsamen gnaden salbe, vns durch seine 

heilige empfengnusz, geburt, leiden vnd sterben, von aller vnreinig-
keit vnd snden effiset hab, vnd all vnsern fluch vnd vermaledeiung 
ans Creutz gengelt, dieselbige mit seinem Blut abg~schen vnd 

mit jhm vergraben habe, vnd also vns von der hellischen pein erledigt, 
auff dasz er vns durch sein aufferstehung vnd himmelfart mit seiner 
gerechtigkeit bekleidet, vnnd jetzt fr dem himlischen Vater vertrette, 
vnd am jongsten' gericht herrlich vnd one mackel fr das angesicht 
des Vaters darstelle. 

Zum dritten, da wir in den namen des heiligen Geists getaufft 

werden, wird vns verheissen dasz der heilige geist, vnser vnd 
vnserer kinder lehrer vnd Tr6ster in ewigkeit sein werde, vns zu 

waren gliedern des leibs Ihesu Christi mache, auff dasz wir an 
Christo vnd allen seinen gtern, sambt allen glidern der Christlichen 
Kirchen gemeinschafft haben, also dasz vnserer snden in ewigkeit 
nit mehr gedacht, auch die sonde vnd schwacheit die in vns noch 
vbrig bleibet, je lenger je mehr getiidtet, vnd in vns ein newes 

leben angefangen, vnd endlich in der seligen aufferstendtnusz (da 
disz vnser fleisch dem herrlichen leib Christi gleichfiirmig sein wird) 

in vns volkomlich offenbart werden sol. 
Nach dem aber in einem jeden Bund, beide theil sick verpflichten, 

so verheissen auch wir Gott dem Vater, Sohn, und heiligen Geist, 
dasz wir durch seine gnad jn allein fr vnsern einigen waren und 

lebendigen Gott erkennen vnd bekennen wollen, jn allein in aller not 
anruffen, vnd als gehorsame kinder leben, wie diese newe geburt 
erfordert, welche in disen zweien stucken stehet, Erstlich, dasz wir 

ausz warer rew vnd leid vber vnsere snd, alle vnser vernunfft vnnd 
Iste verleugnen, vnd dem willen Gottes vnterwerffen, vnd alle snde 

von hertzen hassen vnnd fliehen, Darnach auch dasz wir anheben 

94 



lust vnnd lieb zu haben, nach dem wort Gottes in aller heiligkeit 
vnd gerechtigkeit zuleben. 

Wann wir aber vnterweilen ausz schwacheit in Snden lallen, so 
sollen wir doch nicht darinnen bleiben ligen, noch verzagen, oder 

durch einiche andere mittel, deun durch Christum vergebung der snden 
suchen, sondern, alle zeit durch vnsern Tauff erinnert werden, daruon 
ab zustehen vnd festiglich zuuertrawen, dasz derselben vmb des 
blutuergiessens Christi willen fr Gott nimmermehr solle gedacht 
werden, Sintemal vns der H. Tauff ein vngezweiflet zeugnusz ist, 
dasz wir einen èwigen bund mit Gott haben, vnd in den lebendigen 
brunnen der ewigen barmhertzigkeit des vaters, und des aller heiligsten 
leidens vnd sterbens Iesu Christi, durch die krafft des heiligen Geistes 
getaufft sein. 

Wiewol aber vnsere kindlein diese gemeldten vrsachen vnd ge-
heimnusz noch nicht verstehen, viel weniger Iffinnen bekennen, so 
sollen sie doch vom heiligen Tauff keins wegs ausz geschlossën 
werden : Dieweil sie von Gott zu seinem Bund beruffen seind, den 
Gott mit Abraham den vater aller gleubigen vnnd seinem samen, 
vnd also auch mit vns vnnd vnsern Kindern gemacht hat: Ich wil, 
spricht der Herr, auffrichten meinen bund zwischen mir vnnd dir, 
vnnd deinem samen nach dir, bey jren nachkommen, dasz es ein ewiger 
Bund sey, also dasz ich dein Gott sey, vnd deines samens nach dir, 

Nun ist aber vnser Herr lesus Christus in die welt kommen, nit 
die gnad seines Himlischen Vaters zu schmAlern, sondern vil, mehr 
den Gnadenbund so zuuor im Volck Israel ein gèschlossen war, 
durch die gantze welt auszzubreiten, Vnd hat an statt der Beschneidung 
den heiligen Tauff zum warzeichen vnd sigel dieses bunds, vns vnd 
vnsern kindern verordnet, wie der h. Apostel Petrus solche besttigung 

des bunds ausztriicklich lehret in den Geschichten der Apostel im 
2. Cap. da er spricht : Thut busz vnd lasz sich ein jeder Muffen auff 
den namen Ihesu Christi, zur vergebung der siinden, so werdet jr 
empfangen die gabe des heiligen Géists, Denn ewer vnnd ewer kinder 
ist diese verheissung vnd aller die ferrn seind, welche Gott vnser 
Herr herzu rffen wird. Darzu heisset auch der Herr Christus selbest 
die vnmi.indige kindlein zu sich bringen, vnd spricht jhnen mit 

95 



worten vnd wercken das Himelreich zu, wie Marci am 10. geschrieben 
stehet : Zu der zeit brachten sie die kindlein zu lesu, dasz er sie 
anriirete. Die jonger aber furen die an die sie trugen Da es aber 
Iesus sahe, ward er vnwillig vnd sprach zu jnen, Lasset die Kind-

lein zu mir kommen, vnd weret jnen nicht, dann soloher ist das 
reich Gottes. Warlich ich sage euch, wer das reich Gottes nit em-
pfahet als ein kindlein, der wird nicht hinein kommen, vnnd hertzet 
sie, vnd leget die hend auff sie, vnd segenet sie. Ausz diesen worten 
ist offenbar, dasz auch vnsere kinder in Reich, vnnd Bund Gottes 
seind, vnd derhalben auch den Tauff, als das Sigill des bunds 
empfangen sollen, ob sie schon die geheimnusz des Tauffs, alters 
balben noch nicht verstehen, Gleich wie die kindlein von lesu Christo 

selbst mit worten vnnd wercken gesegnet sein, vnd in der alten 
kirchen am achten tag beschnieten wurden, wiewol sie den segen des 

Herren, wie auch die geheimnusz der beschneidung noch nit verstonden. 
Derhalben so last vns Gott also anruffen. 

0 Almechtiger, ewiger Gott, der du hast durch die siindflusz nach 
deinem strengen vrtheil die vngleubige vnd vnbuszfertige welt gestrafft, 

vnd den glaubigen Noe selb acht ausz deiner grossen barmhertzigkeit 
erhalten, vnd den verstookten Pharao mit allem seinem volck im 
roten Meer ertrencket, dein volck Israel aber truckens fusz hindurch 
gefUhrt, durch welches dieser Tauff bedeutet ward. 1 ) Wir bitten 
dich durch deine grundlose barmhertzigkeit, du wiillest disz dein 
kind gnediglich ansehen vnd durch deinen heiligen geist, deinem sohn 
Iesu Christo einleiben, dasz es mit jm in seinen tod vergraben werde, 
mit jm auch aufferstehe in einem newen leben, in dem es sein Creutz 
jm teglich nachfolgende frfflich trage, jm anhange mit warem Glauben, 

steiffer hoffnung, vnnd innbrunstiger liebe, dasz es dieses leben, das 
doch nichts anders ist, denn ein todt, vmb deinet willen getrost ver-
lassen moge, vnd am jongsten tag fUr dem richterstul Christi deines 
sohns vnerschrocken erscheinen, durch denselben vnsern Hernn Ihesum 

96 



Christum deinen Sohn, der mit dir vnd dem heiligen Geist ein einiger 

Gott, lebt vnd regiert in ewigkeit, Amen. 
vnser Vater, u. s. w. 

Bekennet auch mit mir die Artickel vnsers alten allgemeinen 
vngezweiffelten Christlichen glaubens, darauff disz kind getaufft wird. 

Ich glaub in Gott Vater, Allmechtigen Sch6pfer Himels vnd 'der 
Erden x Amen. 

Frag. 
Begeret jr dann ausz warem glauben an die veriteissung Gottes in 

Jesu Christo, welche vns vnd vnsern kindern gegeben ist, dasz er 

nit allein Vnser, sondern auch vnsers Samens Gott sein wffile, bisz 
ins tauzend glid, dasz dieses kind darauff getaufft werde, vnnd die 

versiglung der kindschafft Gottes empfahe ? 
Antwort. 

Ia. 

Hie ist vnuonn6ten das kind auffzuwicklen, sonder genug, dasz jm 
das haupt entOsset werde. 

Vnnd als dann sage der Kirchendiener, dasz sie das Kind nennen, 
vnd darnach begiesse er es mit wasser, vnd spreche : N. Ich tauff 

dich in dem namen Gottes des Vaters, des Sohns vnd des heiligen 
Geistes. 

Dan cksagung. 
Last vns Gott dem Herren dancken. 
Allmechtiger barmhertziger Gott und Vater, wir sagen dir lob vnd 

danck, dasz du vns vnd vnsern kindern durch das Blut deines lieben 
Sohns lesu Cristi alle vnsere Snden verzihen, vnd vns durch deinen 

heiliger Geist zu gliedern deines eingebornen Sohns, vnd also zu 
deinen kindern angenommen hast, vnd disz alles vns mit dem heiligen 

Tauff versiglet vnd bekrefftiget. Wir bitten dich auch durch denselben 
deinen lieben Sohn, dasz du disz kind mit deinem heiligen Geist 

allzeit wóllst regiere, auff dasz es Christlich vnd Gottselig aufferzogen 
werde, vnd in dem Herren lesu Christo wachse vnnd zuneme, auff 

das es deine vMerliche gte vnd barmhertzigkeit, die du jm vnnd 

vns allen bewiesen.  hast, bekennen, vnd in aller gerechtigkeit vnter 
vnserem einigen Lehrer, lOnig vnd hohen Priester Christo Iesu leben, 

97 



vnd ritterlich wider die sonde, den Teuffel vnd sein gantzes reich 

streitten vnd siegen moge, dich vnd deinen Sohn Iesum Christum 
sampt dem heiligen Geist den einigen vnnd waren Gott ewiglich zu 
loben vnd zv preisen, Amen. 

Ir geliebten inn dem Herrn lesu Christo, dieweil jr euch dieses 
kinds angenommen habt, so gedenckt dasz unser Gott ein warhaff-
tiger Gott ist, vnnd wil dasz wir jm in warheft dienen, Vnnd der 
balben solt jr freund vnd verwanten, insonderheit aber jr vater vnd 
geuattern allen fleisz anwenden, dasz disz kind in rechter erkantnusz 

vnd forcht Gottes, laut der artickel des Christlichen glaubens vnd 
der lekre, welcke von Gott ausz dem Himel offenbaret, vnd im 
alten vnd newen Testament begriffen ist, dem Herrn lesu Christo 
aufferzogen werde, vnd wann es zu verstand kompt, ermanen, dasz 
es durch empfahung diezes Gtittlichen bundzeichens, vnd siegels des 

heiligen Tauffs offentlich fr dem angesicht Gottes, seinen heiligen 
Engeln vnd Christlichen gemein, dem Teuffel vnd der welt mit allen 
jren wercken vnd lsten abgeságt, vnnd sich dem Herrn ergeben 
vnd verpflichtet habe, jm sein gantzes lebenlang in aller heiligkeit 
vnd gehorsam seines heiligen Euangeliums zu dienen, Das verleihe 

euch vnd jm der ewige Vater vnsers Herrn Ihesu Christi, Amen. 

98 



BYLAAG 3 

OORSPRONKLIKE DOOPSFORMULIER 
VAN D ATHEEN 

'HEIDELBERG 1566. 

FORME, 

OM DEN HEYLIGEN DOOP WT TE RECHTEN. 

ONse hulpe stae in den Naeme des HEEren, die 
Hemel ende Eerde geschapen heeft. Amen. 

Psal. 121. 

Evvyle onse Heere IESVS CHRISTVS seght, dat vvy in Godes 
Rycke niet mogen kommen, t' en sij dat vvy nieuvv . geboren 

werden t, So geeft hy ons daermede een sekere bevvysinge, dat t 10h. 3, 3. 

onse nature gantsch verkeert ende vermaledydt is, ende vermaent 

ons daermede, dat vvy ons voor Gode verootmoedighen, ende aen 
ons seluen een mishaegen hebben moeten, ons also bereydende, syn 
genaede te begeeren, op dat doer die selue alle onse boosheit et-i (73) 

vermaledydinge onser ouder naturen afghevvasschen ende begrauen 
vverde. Vvant vvy konnen Godes ghenaede niet deelachtich sijn, 
t' en sij dat voorhenen, alle vertrauvven op ons eygen vermogen 

ende vvijsheit ende gerechticheit, vvt onsen herten ghenomen sij, 
lae oock, tot dat vvy alles vvat in ons is, gantschelick verdoemen. 	. 

Nae dien ons Christus onse allendicheit, also voor oogen ghestelt 

heeft, so troost hy ons vvederom doer sijne barmherticheit, ons ende 
onsen Kinderen belouende van allen onsen sonden te vvasschen, dat 

is, ons die selue om sijns bloetvergietens vville niet toe te rekenen, 
ende onse verdorven nature vvederom tot synen euenbeelde, doer 

synen heyligen Geest te vernieuvven. Ende op dat hy sulcke belofte 

onsen svvácken gelooue soude beuestige, ende aen onsen eygenen 
Lichaeme xersegelde, Heeft hy beuole, dat vvy (74) in den Naeme 
Godes des Vaders, des Sones, ende heylighen Geests souden gedoopt 

werden t. 	 t Mat. 28, 19. 

Daerom ten eersten, als hy vvilt dat vvy met Vvater in den Naeme 

99 



des Vaders ghedoopt vverden, betuyght hy ons, gelijck als met eenen 

sichtbaere eedt, all ons leuen langh, dat Godt onse ende onses saedes 
Vader sijn vvil, ons met aller nootdruft des Lichaems ende der sielen 

versorgende, ende alle quaet ons ten goede vvendende, Ouermits dat 
alle Creaturen (van vveghen des verbondts, dat vvy met Gode hebbe) * * Gen, 17, 4. 

ons niet konnen schaedighen, maer t' onser salicheit dienen moeten t. t lto. 2s. 
Tenanderen, als vvy in den Naeme des Sones ghedoopt vverden, 

belouet hy ons, dat alle t' gene dat de Sone GODES ghedaen ende geleden 
heeft, ons eyghen sy, also dat hy onse ende onser Kinderen Saligh-
maeker is, ons met sijner salighmaekender genaede sal-(75)uende, ons 

doer sijne heylighe ontfanghenisse, gheboerte, lyden ende steruen • 
van aller onreynicheidt ende sonden verlost heeft, ende all onse ver-

maledijdinge * aen 't Cruyce ghenaegelt, die selue met sijnen Bloede * Gal. 3, 13- 

afghevvasschen, ende met hem begrauen t heeft, ende ons also van t Rom. 6, 4-

der hellscher pijne bevrijdt, op dat hy ons doer sijn Opstandinghe 

ende Hemeluaerdt met sijner gerechticheit * bekleyden, nu voor den * Ro. 4, 24. 

hemelscha Vader voortreden t ende ten letsten oordeele heerlick en t 80- 8, 34. 

sonder vlecke * voor 't aenschijn der Vaders presenteeren soude. 	* Eph. 6,  27, 

Ten derden, als • vvy in den Naeme des heyligen Geestes ghedoopt 

vverden, vverdt ons beloeft, dat de heylige Geest onse ende onser 
Kinderen leeraer ende trooster t in evvicheit sijn sal, ons tot vvaer- t Ioh.16,7 en 1 

achtigen lidtmaeten des Lichaems Christi * maekende : op dat vvy * iRoncio. r8,1;  

aen Christo ende aen alle sijne goeden (met-(76)gaeders alle lidt-
ma eten der Christelicke Kercke) gemeynschap souden hebben, Also, 
dat onser sonden in eeuvvicheit niet meer gedacht vverde t, oock t Ier. 31, 34. 

die sonden ende svvackheidt, die in ons noch ouerblijft, so langhs 
so meer ghedoodet *, in ons een nieuvv leuen beghonnen, ende eyn- * Rom. 6, 11. 

delick in der saligen Opstandinge (daer dit vleesch den heerlicken 
Lichaeme Christi t gelijckformich sijn sal; volkomelick gheopenbaert t Phil. 3, 21. 

1. Cor. 15, 49. 
vverde. 

Maer naedien dat in alle verbonden, beyde deelen sick met mal- 
Icanderen verbinden, so beloue vvy ooc Gode den Vader, Sone, ende 
heyligen Geest, dat vvy, doer syne ghenaede, hem * alleene voor onsen -* Gen. 17, 1. 

eenigen, vvaerachtigen ende leuendigen Godt houden ende bekennen 
vville, hem alleene in alle onse noot t eenroepen, ende als gehoorsaeme t Paal. 50, 14. 



Kinderen leuen, ghelijck dese nieuvve gheboerte van ons heyschet, 
(77) vvelcke in dese tvvee stucken ghelegen is, Eerstelick dat vvy 

vvaerachtich berauvv * ende leedtvvesen onser sonden hebbende, * Matt. 3, 2. 

ons eyghen vernuft t ende allerhande lusten verloochenen, ende den t 2. coi(io, 5. 

vvile Godes ondervverpen, ende alle sonden van herten Naeten ende 
Daernae ooc dat vvy beghinnen lust * ende liefde te hebben, * Rom. 6, 3. 

nae Godes Vvoort in aller heylicheit t ende gerechticheit te leuen. t Luc. 1, 75. 

En als vvy somvvylen vvt svvackheit in sonden vallen, so en 
moeten vvy nochtans daerin niet blijuen liggen, noch vertwijfelen, 
ofte doer eenige ander middelen, dan alleen doer CHRISTVM verge-
uinge der sonden soeken, Maer altyt doer onsen Doop vermaent 
vverden * van sonden af te staen, ende vaste te vertrauvve-  dat der * Rom. 6, 4. 

seluer (om des bloet vergietens Christi vville) voor Gode nemmer-

meer sal t gedacht vverden. Ouermidts ons de heylige (78) Doop t Ier. 31, 34, 

een ongetwijfelt ghetuygenis is, dat vvy met GODE een eevvigh verbondt 
hebben, ende in de leuendighe t fonteyne der eevvighe barmher- t Ier. 2, 12. 

ticheit des Vaders, ende des allerheylighsten lijdens * ende steruens * Rom. 6, 4. 

IESV CHRISTI, doer de t kracht des heylighen Geests gedoopt sijn. 	t 1‘1.1 aCtotr .2r; 19. 

Ende all ist dat onse Kinderkens dese gemelde oorsaecken ende 

verborgentheiden noch niet en begrijpen, ende noch veel vveyniger 

konden belijden, so mogen se nochtans van den heyligen Doope 
gheensins vvtghesloten vverden, Ouermidts se van Gode tot sijnen 

verbonde beroepen sijn, dien hy met * Abraham die een Vader is * Gen. 17, 4.  

aller gheloouigen, ende t sijnen saede, ende also oock * met ons 4t G.1.  31; 9.5' 

ende onsen Kinderen gemaeckt heeft: WK vvil (spreeckt de Heere) 
oprechten mijn verbondt tusschen my ende v, en uvven saede nae 
v, by haeren naekoemelingen, (79) dat het een eevvigh verbondt sij, 

also dat ick uvve Godt sij ende uvves saedes nae v. 
Nu is onse Heere IEsvs Christus in de vveerelt gekommen, niet 

om die ghenaede sijnes hemelschen Vaders te t verminderen, maer t Act. 2, 18. 

veel meer, dat verbondt der ghenaeden (d' vvelck hier voortijts * * Ier. 31, 32. 

 19. 
Mar. 2

184,•binnen dat volck Israel ingesloten vvas) t doer de gantsche vveerelt t 	15. 
vvt tebreyden, ende heeft in de plaetse * der Besnydinghe, den * Col. 2, 11. 

heyligen Doop tot een vvaerteecken t ende segel deses verbondts, ons t Rom. 4, 11. 
1. Pet. 3, 21, 

ende onsen Kinderen ingestelt, Gelijck de heylige Apostel Petrus 

101 



sulcks vvtdrvckelick leert, Act. 2. seggende * : Doet boete, ende * Act. 2, 31141 

een jeghelick laete hem doopen in den Naeme IESV Christi, tot ver-
geuinge der sonde, So sult ghy ontfangen die gaeue des heyligen 
ieests, Vvant uvve, en uvver kinderti is dese beloftenisse, en-  al dergene 
die noch t verre sijn, vvelcke Godt onse Heere ooc daertoe beroepen sal. t Eph. 2, 12j,  

(80) Also beueelt ooc de Heere Christus selue die onmondighe Kin-
derkens, tot hem te bringen, ende belouet het met vvoorden ende 
vvercken dat Hemelrijcke, ghelijck Marcus in 't 10. schrijft t : Te t Mar. 10, 111 

dier tijdt brochten se Kinderkens tot lesum, op dat hy se soude 
aenroeren, Ende die longeren straften de gene die se brochten. Doen 
dat IESVS sach, nam hy 't onvveerdelick, en sprack tot hen. Laet 
de Kinderkens tot my komen, ende en vveert hen dat niet, vvant 
sulcken is dat rijcke Godes. Voorvvaer ick segghe v, Vvie dat rijcke 
Godes niet ontfanght gelijck een Kindeken, die en sal daer niet in 
komen. Ende hy omvingh se in sijne aermen, ende leyde de hand 
op sy, ende segende se. VVt desen vvoorde ist openbaer, dat ooc 
onse Kinderkens in Godes rijcke en verbondt sijn, ende daerom ooc 
den Doop als * den segel des verbondts behooren te ontfange, al * 1°;jt.45,11 
is 't datse (81) de verborgenheit des Doops, doer jongheit van jaeren, 
noch niet verstaen, Euen ghelijck oock de Kinderkens van IESV Christo 
selue, met vvoorden ende vvercken t gesegent sijn, Ende ghelijck t 	1190,,  g 

se in de oude Kercke ten * achtsten daege besneden vvierden, hoe * Gen. 17, 12 

vvel se noch den segen des Heeren, noch de verborghenheit der 
Besnydinge konden verstaen ofte begrijpen. 

,Op dat vvy dan dese heylige ordenInge Godes, tot sijner eeren, 
t'onsen trooste, ende tot stichtinghe der Gemeynten vvtrechten ende 
bedienen mogen, laet ons sijnen heyligen Naeme also aenroepen : 

O Alimachtige, eevvighe Godt, Ghy die nae uvven stranghen oor- 
deele die ongeloouige ende onboetueeraighe Vveereldt t met de t Ge. 6 etc. 

Sundtvloet gestraft hebt, ende den geloouigen Noah *, sijn achtster, * 1. Pet. 3, 5 

vvt uvve groote barmherticheidt (82) behouden en bevvaert, Ghy die den 
verstookten Pharao t met all sijnen volcke in 't roode Meer ver- t EXO. 14,  28 

droncke hebt, en uvve volck Israel drooghs voets daer doer gheley- 

102 



det, door d' vvelcke desen Doop * beduydert wert, Vvy bidde-v doer uvve * 1. Cor. 10, 2. 
1. Pet. 3, 21. 

grondloose barmherticheit, dat ghy t dit uvve kind genaedelick wilt t ofte dese Imre 
kinderen. 

aensien, en doer uvven heilige-  Geest uvven Sone lesu Christo 
inlijuen, dat het met hem in sijn doodt * begrauen vverde, ende met * nom. 6' 4.  

hem magh opstaen in een nieuvv leuen, op dat het sijn Cruys, hem 

daghelicks naevolgende, vroylick draegen moge, hem aenhange met 
vvaerachtigen gelooue, vaster hope, ende vieriger liefde, dat het 
dit leuen (d'welck toch niet anders t is, dan een ghestaedige doot)iit;, 1,6' 
om uvvent vville getroost verlaete, en ten letsten daege voor den 

Rechterstoel Christi uvves Sones sonder verschricken moge ver-

schijne, doer den seluen onsen Heere lesum Chris- (83)tum, uvven 
Sone, die met v en den heylighen Geest een eenigh Godt leeft en-
regiert in eevvicheit, Amen. 

t Act. 2, 39. ende 
vverde, dat ghy also t ghesinnet sijt, sult ghy van uvventwege hierop 8, 37. ende 16, 15. 

ongheveynsdelick andvvoorden. 

Eerstelick (hoe veel onse kinderti-  in sonden ontfang-e * en gebore * Ps. 51' 6.  

sijn, en-  daerom allerhande alledicheit, ja de t verdoemenisse t Epg. 2, 3- 

selué ondervvorpen) of ghy niet bekendt, dat se in Christo * * -1412' 726.14. 
geheylight syn, en-  daer-o als j- lidtmaete-  sijner gemeynte behooren t 1. Cor. 12, 13. 

gedoopt te vvesen 
(84) Ten anderen, of ghy dese leere *, die hier gheleert vvert, * 2. Tim. 3, 14. 

ende voorder, in 't oude ende nieuvve Testament ende in d'Artijckelen 
des Christelicken gheloofs begrepen is, niet t bekendt de vvaer- I- Rom. 12, 2. 

achtige ende volkomene * leere der salichheit te vvesen ? 	* 2. Pet. 1, 19. 

Ten derden, of ghy niet belouet ende voor v neemt, dit t Kindt t Gen. 18, 19. 
Exo. 13, 14. 

(als 't tot lijnen verstande komt) daerin nae v vermoghen t'ondervvysen ? Psal. 78, 4. 
Eplt. 6, 4. 
Heb. 6, 2. 

Vermaeninge aen die Ouders, en die mede te 

doope komen. 

CHristelicke Broeders, ghy hebt gehoort, dat den Doop een orde- 
t Gen. 17, 4. 

ninge Godes is, om ons ende onsen saede sijn t verbond te * * Rom .1, n. 
versegelen, Daerom moeten vvy hem tot dien eynde, ende niet vvt 

gewoente ofte superstitie gebruyken. Op dat het dan openbaer 

103 



Andwoorde. 

lae vvy. 

Daernae begiet de Kerckendiener die tot den doope gebrocht werden, 

met water, segghende : 

N. IcK doope v in den * Naeme Godes des Vaders, des Sones, * rtt. 
2

9,i819. 

ende des heyligen Geestes. 

(85) 	 DANCKSEGGINGE. 

Laet ons Godt den Heere dancken. 

ALmachtige, barmhertige Godt ende Vader, vvy dancken ende 
louen v, dat ghy ons en onsen Kinderen, doer dat t Bloet uvves t ir 1' 7 en/  

lieuen Sones Iesu Christi, alle onse sonden vergeuen, ende ons doer 
uvven heyligen Geest tot * lidtmaeten uvves eengeborenen Sones, 

ende allo tot uvven Kinderen aengenomen hebt, Ende ons dat selue 
met den heylig—e Doope versegelt ende bekrachtight, Vvy bidden v 
oock doer den seluen uvven lieue Sone, dat ghy t dit kind met t doef,rednese ia 

uvven heylighen Geest altijdt vvilt regiere, op dat het Christelick ende 

Godtsalighlick opghetrocken vverde, ende in * den Heere IESV Christo * Joh. 15, 5. 
wasse ende toeneme, op dat het uvve t Vaderlicke goetheit e—n (86) t Paal. 103,1& 

barmherticheidt, die ghy hem ende ons allen bevvesen hebt, magh 
bekennen, ende in aller t gerechtichheit, onder onsen eenigen Leeraer, t Luc. 1., 75, 

Koningh ende hooge Priester Christo lEsv leue, Ende vromelick teghen 

de Sonde *, den Duyuel ende sijn gantsche Rijcke strijden ende * 	2143: 
ouervvinnen moghe, v ende uvven Sone IESVM CHRISTVM, mitgaeders 

den heyligen Geest, den,-1-  eenighen ende vvaerachtigen 	t Joh. 17, 3. 

Godt eevvighlick te louen ende te prijsen, 

AMEN. 

104 



BYLAAG 4 
VERKORTE DOOPSFORMULIER VAN 

DIE NASIONALE 
BINODE VAN DORDRECHT 1578 

ANTWERPEN 1580. 

FORME OM DEN HEYLIGHEN DOOP UYT TE RICHTEN.') 

DE hooftsumma der leere des h. Doops, is in deren drye-  stucken 

begrepen. 2) Eerstelijck, dat wy met onsen kinderen in sonden 
ontfangen ende gebore a, ende daerom kinderen des toorns, zijn b. i; )1,,sil: 25. k 171 12  

Soo dat wy int rijcke Gods niet en moghen comen, ten sy dat wy 
c wederom ende van nieus gheboren werden c. Dit leert ons 3) Joann. 3. 3.  

d e n onderganck, ende d e besprenginghe metten water d, daer door d Rom. 6. 3. 4. 

ons d'onreynicheyt onser sielen, wort aengewesen,4) Op dat wy 5) ver-
maent werden, een mishaghen aen ons seluen te hebben, 
ons voor Gode te verootmoedighen, en onse reynmakinghe, ende 
salicheyt buyten onsselu-e t9 soecken. Ende daerom worden 

wy ghedoopt inden naeme Godes des Vaders, des 
Soons, ende des h. Gheestes e. 	 e Mat. 28. 19. 

II. Ten anderen. Als wy in den naeme des Vaders gedoopt worden 

s o betuycht, ende verseghelt ons Godt de Vader, dat hy met ons 
een eeuwich verbondt der ghenaden oprichtet f, 0 n s tot synen kin- f Gene. 17. Pet. 3. 1.1 
deren ende erfgenamen aenneemt, ende daerom van alle goet versor- 
ghen, ende alle quaet van ons weeren, ofte t'onsen beste-  keer wil g. g  rade. i5. i. 9.. 
Ende de Sone verseghelt ons, dat hy ons wascht in synen bloede, 

Rom. 8. 28. 

van allen onsen sonden, Ons inde ghemeynschap zijns doodts ende 

wederopstandinge inlyuende 6) h. Alsoo dat wy van onsen sonden h Ra 6. 3. 4. 5. 

ghe-(49)vrijt, ende rechtveerdich voor Gode gerekent worden. Desgelijcx 

1) Men vergelijke het „Cortex formulier voor het doopgin te gebruycken", vastge-
steld op de prov. synode van Zuid-Holland, te Rotterdam 1575, REITSMA en V. VEEN, 

Acta II, 158; cf. 135, art. 66. De toevoegingen der nat. synode van Dordrecht van 
,1578 zijn gespatieerd gedrukt. De veranderingen zijn in de noten onder de bladzijden 
weergegeven. 

2) 1575: bestaet. 
11) (de induckinge.) 
4) gelijck het ons oeck aenwijset, 
6) (hierdoer,) 
6) inlijft. 

105 



de h. Gheest versekert ons, ') door synen Dienaer, met dit heylich 

Sacram-et, dat hy in* ons woon-e, en ons tot litmaten Christi heylig-e 

wil a, ons toeeyghenende, tgene dat wy in Jesu Christo hebbe, a 1 Cor. 12,11 

namelijck, d'afwasschinge onsen 3) sonden,_ en de dagelijcksche ver- 

nieuwinge o n s e s 1 e u e n s b, tot dat wy eyndelijc ond' de gemeynte b -Erpit2. zi 
der uytvercorene in d'eeuwich leuen, onbevlect sulle gestelt worde. 

Maer ouermids dat in allen verbonde twee deelen 

be g r e p e z ij n, S o worden wij oock wederom van God e, door 
dj Doop vermaent, ende verplicht') tot een nieuwe ghehoorsae.  mheyt, 
Naernelijc, dat w ij desen eenighen Godt, Vader, Sone, ende h. Gheest, 
aenhangen, betrouwen, ende lief hebben, 5) van gantscher herten, van 
gantscher sielen, van gantscher ghemoede, en allgn crachte c. De e Matt. 22. 37. 

werelt verlaten, onse oude verdorven natuere dooden,'; ende in een 
nieu godsalich leuen wandelen d:1) 	 d Rom. 6. 3. 4 

En als wy somtijts, uyt swacheyt in sonden vallen, so moeten 8) 
wy aen Gods ghenade niet vertwyfelen, noch inde sonde blyuen 

ligghen, ouermids de Doop eenen seghel, en ongetwijfelt getuychenis 
e Genes. 17. 1 

is, dat wy een eewich verbondt met Gode hebbe e. 	 Ose. 2.18 lf, 

Ende hoe wel onse kinderen dese dinge niet en verstaen, so mach- 
Rom. 3. 2. 3. 

mense nochtans daerom, van den Doop niet uytsluyten, Aenghesien 
datse oock sonder haren weten, der verdoemenisse in Adam deel-
achtichlich zijn f, en alsoo oock wedero in Christo (50) tot ghenaden Rom. 5. 12. 

aenghenomen werden, gelijck Godt spreekt, 9) tot Abraham 
den vader aller gheloouigen, ende also oock tot 
ons, ende onsen kinderen, segghende: lek wil op-

rechten mijn verbondt, tusschen my ende dy, ende dynen sade na dy, bij haren 

nacomelinghen, dat het een eewich verbondt sy, also dat ic dijn God sy en dijns 
saeds na dy g. 	 g Gen. 17. 7. 

Ende Petrus betuycht oock sulcks, segghende: 

1) 1575: versegelt ons ende onsen kynderen. 
2) maken. 
3) der. 
4) Ten darden vermanet en verplicht ons de doop. 
5) lief te hebben. 
6) doorlende. 
7) wandelende. 
9) dat. 
9) soe Gen. 17 cap. ende Act. 2 cap. gelesen wort. 

106 



want v, ende uwen kinderen, is de belofte ghedaan, ende den ghenen die noch 
verre zijn, soo vele alsser de Heere onse Godt toeloepen zal a. 	Daero a Act. 2. 39. 

heeftse God voormaels bevole-  te besnyden b, dwele eenti segel des b Gen. 17.11. 

verbonts, en der gerechticheit des geloofs was c, Ghelijckse oock c Rom. 4. 11 . 
Christus omhelst, de handen opghelecht, ende gesegent heeft, d Mar1.310,;t 16.  

Mar. int. 10, cap. d. Dewyle nu de Doop inde plaetse der besnydinghe e Col. 2. 11. 

ghecomen is e, so salmen de kinderen, als erfgenamen des rijcks Gods' 
ende zijns verboads Doopen. Ende d'ouders sullen ghehouden zijn ') 

Ex. 1. 4.5. 
haren kinderen, in d'opwassen, hiervan br e e d e r 't (m 	

f 
derwysen f. 	Deut

3 
 6 7. 

Ps. 78. 5.6.7. 

Op dat wy dan dese H. ordeninge Godes, tot zijnder eeren, 2) t'onsen 
trooste, ende tot stichtinge der gemeynten, uytrechte, end e 

bedienen mogen,3) laet ons synen heylighen naeme aldus aenroepen : 
0 Almachtige, eeuwige Godt, Ghy die na dynen stranghen oordeele, 

de ongheloouighe, en-  onboetveerdige werelt, met de Suntvloet gestraft 

hebt g, en den geloouige Naah, zijn achtster, uyt dyne groote bermher- g Gene. 6. 

ticheyt (51) behouden, ende bewaert h. Ghy die den verstoeten Pharao, h 1 Pet. 3. 20.  
met al zijn volck, int roode Meyr verdroncken hebt, ende dijn volc 
Israel, droochs voets, daer door geleydet i, door d'welcke desen Doop Exo. 14. 28. 

beduydet wert j. Wij bidde dy, 4) door dyne grondloose barmhertichz, J i k
t.r. 310.212:  

inre eren.  dat ghy dit 5) kindt k, ghenadelijck wilt aensien, ende door dynen k ofte d  

heylighen Gheest, dynen Sone Jesu Christo inlyuen, dat het met hem, 
in zijn doot begrauen werde, en met hem mach opstaen, in een 

nieu lenen I, op dat het zijn Cruys, hem dagclicks naevolgende, 1 Rom. 6. 4. 

vrolijck dragen moge, hem aenha-gende 6) met waerachtighen ghelooue, 

vaster hope, ei vierigher liefde, dat het dit lenen (dwelc toch niet 

Ps. 
p s 	. anders is, dan een ghestadighe doot m) om dynent wille ghetroost 

verlate, en ten lesten dage, voor de Rechterstoel Christi, dijns Soons, 
sonder verschricke, moghe verschynen, door den seluen onsen Heere 

Jesum Christum, dynen Sone, die met dy, en denden h. Gheest, een 

eenich God, leeft, en-  regiert, in eewicheyt. Amen. 

1) í575: werden. 
2) desen doop tot Godes eren. 
8) (soe) 
4) V. D. HEYDEN schrijft steeds: dy, dyne, in plaats van : u, uwe. 
6) 1566:(uwe). 
6) aenhige. 

107 



Vermaninghe aen de Ouders, ende die mede ten Doop komen. 

Christelijcke N. ') die dit kindt (of dese kindere) ten 

D o o p e presenteer t, ghy hebt gehoort, dat de Doop ee orde- 
ninge Gods is, om ons, ende onsen zade, zijn verbont te versegele a a Gen. 171,110i1  

daerom moete-  wy hem, tot dien eynde, en 	 - niet uyt gewote, of i‘cotm.o4. 31,31. 
•

superstitie gebruycke, opdat het dan openbaer werde, dat ghy also 	e. ddee 1°6. 4 1 75 
gesint zijt, so suldy va uwent (52) weghen, hier op ongeveynsdelijck 
antwoorden. 

Eerstelije hoe wel onse kinderen in sonden ontfanghen en geboren b, 2) b Psal. 51. 7. 

ende daerom allerhande ellendicheyt (ia de verdoemenisse selue) 
c Rom. 5. 12. 

onderworpen z ij n c, of ghi niet bekent, datse in J e s u Christo Eph. 2. 3. 
11. 12 

geheylighet zijn d, ende daerom als lidtmaten zijnder gemeynten e, d 1 Cor. 7. 14. 
e 1 Cor. 12. 13. 

behooren ghedoopt te wese ? 	 Eph. 5. 26. 
f Act. 20. 24. 2i Ten anderen, of ghy de leere, die int oude ende nieuwe Testament 1, ende 26. 22. 2:1 

ende in d articulen onses Christelijcken gheloofs begrepen is g, ende hier g Pohri; .2
1. ;06.. 

gheleert wort, 3) niet bekendt, de warachtighe, ende volcomen leere der /1 2 Tim. 3, 14. 
5, 16. 17 

salicheyt te wesen h? 	 ban. 20. 41. 

Ten derden, of giSy niet belooft, ende voor u neemt (i n sonde r-
h e yt de Ouders) dit kindt (of dese kinderen) alst tot 

Gen. 8. 9. synen verstande comt, daerin, na v vermoghen t' onderwysen i ? 	i 
Exod.

1 
 13.

1 
 14. 

Antwoorde, Ja wy. 	 Psal. 78. 5. 6.7, 
Ephes. 6. 4. 

Daerna begiet de Kerckendienaer, die .totten Doope ghebrocht lleb. 6. 1. 2. 

werden, met water, segghende : 

N. Ick Doope dy, inden naem Godes des Vaders, 
des Soons, ende des heyligen Gheestes. 

1) 1566: broeders. 
2) sijn. 
3) dese leere, die hier gheleert werdt, ende voorder, in 't Oude ende Nieuwe 

Testament ende in d'Artijckeli des Christelicken geloofs begrepen is. 

108 



Dancksegghinghe. ') 

ALmachtige barmhertighe Godt en Vader, w y dan c k e d y, d a t 
ghy ons met onsen zade, in dijn verbont ghe-

nomen hebta, ende dat selue metten h. Doop, aen a. Geit. 17.10.11 

onsen lichamen verseghelt, ende becrachtichtb. Wy b. Ac,t.2.39. 
ende 10.4,7. 

bidden dy, dat ghy(53) dit kindt (oft dese kinderen) wilt end. 16. 15. 

wasschen metten bloede ende gheeste Jesu Christic, c Matth. 3. 11. 
Joan. 1. 2. 

dat is, wilt hem syne sonden om des bloe-tstortens 	6.3K. 
1 Cor. 6. 11. 

Christi wille, niet toerekenen, ende door dynen h. 
Gheest wederbaren, en vernieuwen,d 2) op dat hetdTit. 3. 5. 

Christelijck, ende godsalichlyck opghebracht 3) werde e, ende inden e  Lis: mi. 8ó2
6. 

 
HeereJesu Christo wasse, ende toenemef, op dat het dyne Vaderlijcke haej:di52..5. 52.  
goetheit en barmherticheyt, die ghy hem, ende ons allen bewese hebt, 

mach bekennen g, ende in aller gherechticheyt h, onder onsen eenighen h PLsua 11
.,0735..13. 

Leeraer, Coninc, en hoogenpriester, Jesu Christo 4) leue, ende vro- 

melijck teghen de sonde, den Duyuel, ende zijn gansch rijck 
stryde, en-  ouerwinnen moghe i, dy, ende dynen Sone Jesum Christum, i Ephe. 61 .1.1etc.  

mitsgaders den H. Gheest, den eenighen ende warachtigen Godt j, 
G,  5i7243. 

eewelijck te Jouen, ende te prysen, Amen. 

1) 1566 na : Dancksegghinge : Laat ons Godt den Heere dancken. 
2) wy danken ende loven v, dat ghy ons in onsen Kindere, door dat Bloedt 

wes lieuen Sones lesu Christi, alle onse sonden vergheuen ende ons door uwen 
heylighen °heest tot lidtmaeten uwes eengeborenen Sones, ende alsoo tot uwen 
Kinderen aenghenomen hebt, Ende ons dat selue met den heyligen Doope versegelt 
ende bekrachtight, Wy bidden v ooc door den seluen uwen lieue Song, dat ghy dit 
kind met uwi heylighen Gheest altfijt wilt regieren. 

3) 1566 : opgetrocken.' Eene uitgave van 1568 .: opgebrocht. 
4) Christo Jesu. 

109 



BYLAAG 

DIE RUTGERSTEKS (1897) WAT DEUR 
DIE GEREFORMEERDE 

KERK IN SUID-AFRIKA GEBRUIK IS 
TOT MET DIE 

EERSTE AFRIKAANSE VERTALING, 
1936 

FORMULIER OM DEN HEILIGEN DOOP 
AAN DE KINDEREN TE BEDIENEN 

Do hoofdsom van de leer des [leni-
gen Doops is in deze drie stukken he-

" grepen: 

1) liet opschrift van dit Formulier was oor-
spronkelijk in alle uitgaven alleenlijk : „Forme 
[d. i. Formulier] om den heiligen Doop uit te 
richten [d. i. te bedienen]." Dit bleef zoo, na-
dat de Dordteche Synode van het jaar 1574 het 
oude en vrij uitvoerige Formulier z65 had oiir 
gewerkt, dat het de veel kortere redactie kreeg, 
die bijna onveranderd ook thans nog geldt. Ilet 
stond ook nog in de uitgave van 1611, die bij 
de herziening van de Liturgie, waartoe de Dordt-
behe Synode_in 1619 besloot, werd ten grond-
slag gelegd. En de Reviseurs, die zij toen be-
noemd heeft, hebben in dit opschrift formeel 
niets veranderd. In hun Rapport echter noem-
den zij het Formulier dat „van den Doop der 
kinderen"; blijkbaar om het te onderscheiden 
van dat voor den Doop der volwassenen. En 
daarna is, zonder twijfel om diezelfde reden, 
door sommige uitgevers aan het opschrift toe-
gevoegd: „aan de kleine kinderen der geloovi-
gen" ; welke bijvoeging, wel niet aanstonds, maar 
dan toch na eenige jaren, in alle uitgaven is 
overgenomen. Intusschen, wanneer men zich 
houden wil aan den naam, die door of van-
wege de Kerken zelve formeel gekozen is, dan 
kan in dit opschrift nog wel gesproken worden 
van „de kinderen", maar is er niet in op te 
nemen, aan welke kinderen de Doop mag en 
moet bediend worden. Bij het Formulier voor 
den Doop der volwassenen wordt, ten aanzien 
van de volwassenen die te doopen zijn, de na-
dere bepaling in liet opschrift ook nooit ver-
meld. 

Eerstelijk, dat wij met onze kinde-
ren in zonden ontvangen en geboren, 
en daarom kinderen des toorns zijn, 
zoodat wij in het rijk Gods niet kun-
nen l) komen, tenzij wij vannieuws ge-
boren worden. Dit leert ons de onder-
gang 2) en besprenging met het water, 
waardoor ons de onreinighekl onzer 
zielen wordt aangewezen ; opdat wij 
vermaand worden, een mishagen aan 
onszeiven te hebben, ons voor God te 
verootmoedigen, en onze reinigmaking 
en zaligheid buiten onszelven te zoeken. 

Ten tweede, betuigt en verzegelt ons 
de Heilige Doop de afwassching der 
zonden door Jezus Christus. Daarom 
worden wij gedoopt in den naam Gods 3), 
des Vaders, en des Zoons, en des Hei-
ligen Geestes. Want als wij gedoopt 
worden in den naam des Vaders, zoo 
betuigt en verzegelt ons God de Vader, 
dat Hij met ons een eeuwig verbond 

1) De officieele tekst heeft hier het woord 
mogen, dat echter thans in den zin van kunnen 
niet meer kan gebruikt worden. 

2) Het woord ondergang, dat in den zin van 
onderdompeling anders niet gebruikelijk is, kan 
in dit verband wel niet tot misverstand aan-
leiding geven, en is daarom hier behouden. 

3) Het woord Gods, dat uit de oudste redactie 
van het Doopformulier in den oflicieelen tekst 
weder opgenomen werd, is reeds sedert ruim 
2'1, eeuw in de gangbare redactie weder weg-
gelaten. 

110 



der genade opricht, ons tot zijne kin-
deren en erfgenamen aanneemt, en 
daarom van alle goed ons verzorgen, en 
alle kwaad van ons weren, of ten, on-
zen beste keeren wil. En als wij in den 
naam des Zoons gedoopt worden, zoo 
verzegelt ons de Zoon, dat Hij ons 
wascht in zijn bloed van alle onze zon-
den, ons in de gemeenschap zijns doods 
en zijner wederopstanding inlijvende, 
alzoo dat wij van onze zonden 1) be-
vrijd, en rechtvaardig voor God gere-
kend worden. Desgelijks als wij ge-
doopt worden in den naam des Heiligen 
Geestes, zoo verzekert ons de Heilige 
Geest door dit Heilig Sacrament, dat Hij 
in 2) ons wonen, en ons tot lidmaten 
van Christus heiligen wil, ons toeëige-
nende hetgene wij in Christus hebben, 
namelijk, de afwassehing onzer zonden, 
en de dagelijksche vernieuwing onzes 
levens, totdat wij eindelijk onder de 
gemeente der uitverkorenen in het eeu-
wige leven onbevlekt zullen gesteld 
worden. 

Ten derde, overmits in alle verbon-
den twee deelen 3) begrepen zijn, zoo 
worden wij ook weder van God door 
den Doop vermaand en verplicht tot 
eerre nieuwe gehoorzaamheid. namelijk, 
dat wij dezen eenigen God, Vader, Zoon 
en Heiligen Geest, aanhangen, betrou-
wen en lief hebben van ganscher harte;  
van ganscher ziele, van ganschen ge 
Moede en met alle krachten, de wereld 
verlaten, onze oude natuur dooden, en 
in een Godzalig 4j leven wandelen. En 
als wij somtijds uit zwakheid in zon.  

den vtiiien, zoo moeten wij aan Gods 
genade niet vertwijfelen, noch' in de 
zonden blijven liggen, overmits de Doop 
een zegel en ontwijfelbaar getuigenis 
is, dat wij een eeuwig verbond 1) met 
God hebben. 

En hoewel onze kinderen 2) deze din-
gen niet verstaan, zoo mag men ze 
nochtans daarom van den Doop niet 
uitsluiten, aangezien zij ook zonder hun 
weten der verdoemenis in A'dam deel-
achtig zijn, en alzoo ook weder in Chris-
tus tot genade aangenomen worden; 
gelijk God spreekt tot Abraham, den 
vader aller geloovigen, en overzulks 
mede tot ons en onze kinderen, ^zeg-
gende [Gen.. ZVII : 7] : Ik zal mijn 
verbond oprichten tussehen Mij en tusschen 
u, en tueschen uwen zade na u in hunne 
ge-slachten, tot een eeuwig verbond, om u 
te zijn tot eesten God, en uwen zade na u. 
Dit betuigt ook Petrus, Hand. II: 39, 
met deze woorden : Want u komt de 
belofte toe, en uwen kinderen„ en atleet 
elle daar verre zijn, zoo velen als er de 
}Zeere onze God toe roepen zal. Daarom 
heeft God voormaals bevolen hen te be-
snijden, hetwelk een zegel des verbonds 
en der gerechtigheid des. geloofs was; 
gelijk ook Christus hen omhelsd, de 
handen opgelegd en gezegend heeft; 
Marc. X: 1G. Dewijl dan nu de Doop in de 
plaats der Besnijdenis gekomen is, zoo 
zal men de kinderen 4), als erfgenamen 
van het rijk  Gods en van zijn verbond, 
doopgin. En de• ouders zullen gehouden 
zijn hunn,  kinderen, in het opwassen, 
hiervan broeder te onderwijzen. 

111 



Opdat wij dan deze heilige ordening 
Gods, tot zijne eere, tot onzen troost, 
en tot stichting der gemeente uitrich-
ten mogen, zoo laat ons zijnen heiligen 
naam aldus aanroepen 

0 almachtige, eeuwige God ; Gij die 
naar uw streng oordeel de ongeloovige 
en onboetvaardige wereld met den zond-
vloed gestraft, hebt, en den geloovigen 
Noach zijne acht zielen uit uwe groot() 
barmhartigheid behouden en bewaard; 
Gij die den verstokten Pharai) niet al 
zijn volk in de Hoode Zee verdronken 
hebt, en uw volk Isra,:A droogvoets 
daardoor geleid, door hetwelk de Doop 
beduid werd ; wij bidden U, bij 
errovákleze barmhartigheid, dat Gij 

ru-17-1) genadiglijk wilt aanzien, en 
door uwen Heiligen Geest uwe Zoon 
Jezus Christus inlijven ; opdat fië t niet 
Hein in zijnen dood begraven worde, 
en met Hein lismege222taan in een nieuw 
leven ; opdat lkit zijn kruis, Hem dage-
lijks navolgende, vroolijk dragem moge, 
Hem aanhangende met waarachtig 
geloof, vaste hope en vurige liefde; 
opdat lt dit leven (hetwelk toch niet 
anders is dan een gestadige dood) om 
uwentwille getroost, verlaté, en ten 
laatsten dage voor den rechterstoel van 
Christus, uwen Zoon, zonder verschrik-
ken mogé''verschijnen, door Hem, onzen 
Heere Jezus Christus, uwen Zoon, die 
met U en .den Heiligen Geest, één eenig 
God, leeft en regeert in eeuwigheid. 
Amen. 

r Vermaning aan de Ouders, en die mede 
ten Doop komen. 

Geliefden in den Heere Christus, gij 
hebt gehoord, dat de Doop eene orde-
ning Gods is, om ons en onzen zade 

1) In den officieelen tekst staat hier op den 
kant aangeteekend: of deze kinderen; ter herin-
nering, dat hier, en in het verdere van dit ge-
bed, soms het enkelvoud in liet meervoud te 
veranderen is. Daar alleenlijk dit de bedoeling 
is, heeft in deze kantteekening het ontbreken 
van het voornaamwoord uwe (dat er in de uit-
gaven van de 16e eeuw doorgaans bijstond) 
natuurlijk geene beteekenis; en is er allerminst 
uit af te leiden, dat dit voornaamwoord, als er 
meerdere kinderen zijn, zou zijn weg te laten. 
In de sedert ruim 2'/, eeuw gangbare redactie 
is het meervoud in den tekst opgenomen; en, 
daarbij is het voornaamwoord uw geheel weg-
gevallen.  

zijn verbond te verzegelen; daarom 
moeten wij hein tot dat einde, en niet 
uit gewoonte of bijgoloovigheid gebrui-
ken. Opdat liet dan openbaar worde, 
dat gij alzoo gezind zijt, zult gij van 
uwentwege hierop ougeveinsdelijk ant-
woorden : 

Eerstelijk, hoewel onze kinderen in 
zonden ontvangen en geboren zijn, en 
daarom aan allerhande ellendigheid, ja 
aan de verdoemenis zelve onderworpen, 
of gij niet bekent, dat zij in Christus 
geheiligd zijn, en daarom als lidmaten 
zijner gemeente behooren gedoopt te 
wezen ? 

Ten andere, of gij de leer, die in het 
Oude en Nieuwe Testament, en in de 
Artikelen des Christelijken geloofs be-
grepen is, en in de Christelijke Kerk 
alhier geleerd wordt 1), niet bekent, de 
waarachtige en volkomene leer der 
zaligheid te wezen ? 

Ten derde 2), of gij niet belooft en u 

1) In de plaats van deze 8 woorden heeft de 
uitgave van 1611: „en dienvolgende in de 
Christelijke Kerk geleerd wordt"; en de Revi-
seurs, die de Dordtsche Synode in 1619 benoemd 
heeft, hebben in het gansche Doopformulier 
slechts deze verandering aangebracht, dat zij 
aan het einde het woord „Dienaar" door „Kerke-
dienaar" vervangen hebben. Toch is de gewij-
zigde uitdrukking, die uit de gewone redactie 
in den :bovenstaanden tekst is opgenomen, 
zonder twijfel officieel, daar zij zeker is goed-
gekeurd door de Dordtsche Synode zelve, ook 
al is in hare lieten en bescheiden te dien aanzien 
niets opgeteekend. Immers, de genoemde Re-
viseurs zeggen in hun Rapport uitdrukkelijk, 
dat men op de door hen aangewezen plaats 
,zal stellen het Formulier van den Doop der 
kinderen, gelijk het in de Nationale Synode her-
steld is." Deze Synode heeft dus in dat Formu-
lier, gelijk het in 1611 geredigeerd was, iets 
veranderd, hierbij tot eene vroegere redactie 
terugkeerende. En mi is dit juist het geval met 
de aangehaalde woorden uit d , tweede Doop-
vraag, die in de oorspronkelijke redactie der 
16e eeuw aldus luidden: „deze leer, die hier 
geleerd wordt." Dat de bedoelde „herstelling" 
hierop zien moet, wordt ook bevestigd door de 
omstandigheid, dat in den Arminiaanschen 
strijd die oude redactie van de tweede Doop-
vraag door de Gereformeerden weder op den 
voorgrond gesteld was. En tenlovervloede wordt 
door Trigland, die zelf lid was van de Dordtsche 
S.;-node, uitdrukkelijk verklaard, dat in deze 
Doopvraag de invoeging van het woordje hier 
of in deze Kerk, waartoe de Anisterda,usche 
predikanten reeds in 1613 eenparig besloten, 
„daarna goed gevonden is in de Nationale Sy-
node te Dordrecht, Anno 1619". 

2) In de uitgave van 1611 luidt deze vraag: 
„Ten derde vraag ik u, gij Vader van dit kind 
[met de kantteekening: „Of, Vaders van deze 

112 



voorneemt 1), dit kind, als het tot zijn 
verstand zal gekomen zijn, waarvan gij 
vader of getuige zijt 2) (of: deze kinde-
ren, als zij tot hun verstand zullen 
gekomen zijn, een iegelijk het zijne, 
waarvan hij vader of getuige is), in de 
voorzeide leer naar uw vermogen te 
onderwijzen, of te doen en te helpen 
onderwijzen ? 

Antwoord : Ja 3). 

kinderen"), of gij niet belooft en voor n neemt, 
hetzelve, als het tot zijn verstand komt, in de 
vourzeide leer naar uw vermogen te onderwij-
zen". En op de woorden: „A ntwoerd: Ja", volgt 
dan nog: „Daarna spreekt, de Dienaar aldus: 
Voorts gelijkerwijs een ieder Christen vanwege 
de liefde schuldig is zijnen naaste, zoo jong 
als oud, tot de (Godzaligheid ie vermanen; ailzuu 
wil ik u voornamelijk, die als getuigen steelt 
over den Doop van dit kind (of.deze kinderen), 
gebeden en vermaand hebben, dat gij letzelve 
in het opwassen wi.t helpen stieren in de wegen 
des Heeren, opdat het zijnen Doop recht ton,  
beleven". 

In de oorspronkelijke redactie. kwam deze 
vermaning niet voor, en werd de vraag zelve 
gedaan, niet alleen aan de ouders, timer ook 
aan de getuigen ; dus zonder de woorden: „gij 
Vader van dit kind". Naar dit was veranderd, 
reeds door de Dordteche Synode van 1574, die 
de oude Doopvragen bestendigde ui t deze 
wijziging: „benalve dat de Kerkedienaars dc 
ouders verbinden, en de bijstaande getuigen 
vermanen zulks.," 

1,, <len 	t ruin, 272  eeuw gatij-_,,.baren tekst 
is nem in dit opzie ht 	oer.,, pronkeleke 
redactie tereg;.,:ekeerd: zelfs met in 	11!: van 
de woorden: „waarvan gij vader of getuige 
zijt";. en met bijvoeging van de woordai: „of 
te doen en te helpen ondert's ijzen." 

Dat deze verandering. die Fonts wel ie tr),.., 
geschreven aan de door <le Dor, tselie Synode 
in 1619 benoemde Iteviseurs. toch door lem 
niet gemaakt is, blijkt uit Inni .1),appeet. :Meer 
net kan wei zijn, en bet zelf, 
dat zij, evenais de verandering in de t,veede 
Doorivrgag, van de Syno‘le zelve afkomstig is, 
en dat zij dus ook beheert tot de, in (le vorige 
noot vernielde, „herstelling", d. i. terug'. ,,ring 
tot de oude redactie, welke deze Syno‘H vol-
gens liet genoemde Itapiort, in bet Deopfor-
mul ier heett aangebracht. Denkelijk is le sedert 
lang gangbare en hierboven afgedrukte redactie 
dus inderdaad de officieel,. En in ieder geval 
kan hier liet tegendeel niet worden aangenomen. 

1) De officieele tekst heeft hier: tee r u neemt, 
hetgeen in de taal der Me eeuw hetzelfde was 
als t u voorneemt, of, bij ...zelven. besluit.; maar thans 
in dien zin niet, meer kan gezegd worden. 

2) hij deze uitdrukking slaut geen,  kant-
teekening. Niet, alsof zij iiltijd letterlijk aldus 
zou te gebruiken zijn. Maar omdat liet wel 
vanzelf spreekt dat zij te wijzigen is naar gelang 
van omstandigheden (b.v. WaT111,,r 1, j i'ene 
Doopsbediening g,,ne getuigen gebruikt wo, 
den, of wanneer de vader overleden of afwezig 
is, enz.). 

3) De officieele tekst Leeft achter elke der  

Daarna bij het doopen spreekt de 
Kerkedienaar aldus; 

N. Ik (100]) tc in (ten vaam des Vaders, 
en des Zoons, en (1, ,,s Heiligen Geestes. 

Dank zegging. 

Almachtige, barmhartige God en "Va-
der, wij danken en loven U, dat Gij 
ons en onzen kinderen, door het bloed 
van uwen lieven Zoon Jezus Christus, 
alle onze zonden vergeven, en ons door 
uwen Heiligen Geest tot lidmaten van 
uwen eeniggeborenen Zoon, en alzoo 
tot uw,e kinderen aangenomen hebt, en 
ol,s dit met den Heiligen Doop bezegelt 
en bekrachtigt. Wij bidden U ook, djm.  
Hem, uwen lieven Zoon, dat Gij" a 
kind 1) met uwen heiligen Geest altijd 
wilt regeeren, opatel'let Christelijk en 
Godzalig)ij opgevee,d worcl,u  en in den 

Chritus warse,'  en toenemél‹, 
opdat l 	uwe va,derlijke ge....,dheid en 
barmhartigheid, die, Gij km en ons 
allen bewezen hebt, moge bekennen, 
en in alle gerechtigheid, onder onzen. 
eenigen Leeraar. Koning en Hooge-
priester, Jezus Christus, lev(, en vro-
melijk tegen de zonde, den duivol en 
zijn garische rijk strijden en overwin-
nen moge,. om U, en uwen Zoon Je-
zo`; Christus, mitsgH,ders den Heiligen 
Geest, dcm eenie,-en en waarachtigen 
God, eeuwiglijk to loven en te prijzen. 
Amen- . 

drie vre .en 	 Je_ De redactie der 1(3e 
eeuw lui dit enkel aan bet slot der vragen: 
en de sedert ruim 2112  gangbare tekst is hierin 
tot de oude redactie teruggekeeed. Ook in den 
boven,taanden Celest is (loze behouden, (laar het 
uit den aard der zaak onversehillig is. of de 
drie vragen tegeWk, ot' wel k'n voor «ut. be-
antwoord worden, en er dus geene g,enopgzame 
reden is, oei een g2bruik, waaraan cie gemeente 
sedert lang I,:eween. is, te willen veranderen. 

t In den ofiicieelen tekst staat bier o!, tien 
hint aangeteekend: of deze ki.oderen; ter aanwij-
zing dat hier, en in -het verdere van dit ge,hed, 
tonus liet enkelvoud in bet in ee,reolel te vei.- 
atelesen is. 

Voorts komt de ofileieele tekst hier geheel 
overeen met, de oude redactie <ler Die eeuw. 
Maar in (le sedert ruim 21 /” eeuw gangbare 
redactie is bet woord gedoopte hier ingevoegd 
(deze gedoopte kinderen). 

113 



AANGEHAALDE WERKE 
BAKHUIZEN VAN DEN BRINK, Dr. J.N. 1967. Handboek der kerkgeschiede-

nis, deel 2. Den Haag: Bert Bakker-Daamen N.V. 
BARNARD, Prof. dr. A.C. 1981. Die Erediens. Pretoria. 
BAVINCK, Dr. H. 1911. Gereformeerde Dogmatiek, deel 4. Kampen: J.H. Kok. 
BIESTERVELD, P. 1903. Het Gereformeerde Kerkboek. Kampen: Het Traktaat-

genootschap „Filippus". 
BIESTERVELD, P. en KUYPER, H.H. 1905. Kerkelijk Handboekje. Kampen. 
CALVYN, J. 1980. Onderwysing in die Christelike godsdiens 1536. Vertaal deur 

Dr. H.W. Simpson. Potchefstroom. 
CALVYN, J. 1863-1900. Opera omnia quae supersunt (Corpus Reformatorum). 
Brunswick. 
D'ASSONVILLE, Dr. V.E. 1974. Calvyn verdedig sy stad. Potchefstroom. 
DE WOLFF, I. 1954. De Strijd om de Kerk in de 19e eeu. Enschede. 
KERKORDE van die Gereformeerde Kerk in S.A. 1979. Potchefstroom. 
KITTEL, G. 1935. Theologisches Wórterbuch zum Neuen Testament. Stuttgart. 
LINDSAY, Thomas. 1956. A History of the Reformation. Edinburgh. 
LION-CACHET, Prof. dr. F.N. 1977. Die Kontinuiteit van die Abrahamietiese Ver- 

bond in die opset van die Sinaïtiese Verbond. Potchefstroom. 
MAXWELL, W.D. 1965. The Liturgical Portions of the Genevan Service Book. 
'Westminster 
M'CRIE, Thomas. 1855. Life of John Knox. Edinburgh. 
DIE KERKBOEK, N.G. Kerk. 1976. Kaapstad. 
NIESEL, W. 1938. Bekenntnisschriften und Kirchenordnungen der nach Gottes 

Wort reformierten Kirche. Sollikon. 
OLTHUIS, H.J. 1908. De Doopspraktijk der Gereformeerde Kerken in Nederland 

1568 - 1816. Utrecht. 
PSALMS (Die berymde) ens. 1976. Kaapstad. 
POP, F.J. 1957. Bijbelse Woorden en hun Geheim. 's-Gravenhage. 
POSTMA, D. 1980. Prediking en Verbond. Potchefstroom. 

RUTGERS, F.L. 1889. Acta van de Nederlandsche Synoden der 16de eeuw's 
Gravenage. 

RUTGERS, F.L. e.a. 1913. Psalmen, Formulieren van Eenigheid, Liturgie ens. 
Maasluis. 
SEEBERG, R. 1966. The bistory of doctrines, 2 dele. Michigan. 
SINODE van die Geref. Kerk in S.A. 1927. Handelinge. Potchefstroom. 
VAN SCHELVEN, A.A. 1908. De Nederduitsche Vluchtelingenkerken der 16e 

eeuw. 's-Gravenhage. 
VAN 'T VEER, M.B. 1942. Catechese en Catecheetiesche stof bij Calvijn. Kampen. 
VISEE, G. 1961. Ons aller Moeder. Goes. 
WIELENGA, Dr. B. 1906. Ons Doopsformulier. Kampen. 
WOELDERINK, J.G. 1946. Het Doopsformulier, 's-Gravenhage. 

114 


	Page 1
	Page 2
	Page 3
	Page 4
	Page 5
	Page 6
	Page 7
	Page 8
	Page 9
	Page 10
	Page 11
	Page 12
	Page 13
	Page 14
	Page 15
	Page 16
	Page 17
	Page 18
	Page 19
	Page 20
	Page 21
	Page 22
	Page 23
	Page 24
	Page 25
	Page 26
	Page 27
	Page 28
	Page 29
	Page 30
	Page 31
	Page 32
	Page 33
	Page 34
	Page 35
	Page 36
	Page 37
	Page 38
	Page 39
	Page 40
	Page 41
	Page 42
	Page 43
	Page 44
	Page 45
	Page 46
	Page 47
	Page 48
	Page 49
	Page 50
	Page 51
	Page 52
	Page 53
	Page 54
	Page 55
	Page 56
	Page 57
	Page 58
	Page 59
	Page 60
	Page 61
	Page 62
	Page 63
	Page 64
	Page 65
	Page 66
	Page 67
	Page 68
	Page 69
	Page 70
	Page 71
	Page 72
	Page 73
	Page 74
	Page 75
	Page 76
	Page 77
	Page 78
	Page 79
	Page 80
	Page 81
	Page 82
	Page 83
	Page 84
	Page 85
	Page 86
	Page 87
	Page 88
	Page 89
	Page 90
	Page 91
	Page 92
	Page 93
	Page 94
	Page 95
	Page 96
	Page 97
	Page 98
	Page 99
	Page 100
	Page 101
	Page 102
	Page 103
	Page 104
	Page 105
	Page 106
	Page 107
	Page 108
	Page 109
	Page 110
	Page 111
	Page 112
	Page 113
	Page 114
	Page 115
	Page 116
	Page 117

